
Ir
en

e 
O

rla
nd

az
zi

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
  P

er
 u

na
 p

oe
ti

ca
 d

el
le

 e
m

oz
io

ni

Per una poetica delle emozioni
L’antropologia letteraria del ganzer Mensch in  
dialogo con le neuroscienze 

Irene Orlandazzi

Per una poetica delle emozioni

L’antropologia letteraria del ganzer Mensch in dialogo con le  
neuroscienze

Irene Orlandazzi

Possono le più recenti teorie neuroscientifiche diventare una chiave di lettura potente 
per comprendere la letteratura tedesca del Settecento? Cosa collega la 4E Cognitive 
Science all’antropologia letteraria del ganzer Mensch? Alla luce delle ultime acquisizioni 
in ambito neuroscientifico il lettore è invitato a entrare nella prosa più intima dello 
Sturm und Drang, analizzato nella sua fase aurorale, per compiere un viaggio a ritroso 
nel mondo degli affetti e delle emozioni. Si delinea un itinerario che coglie la intrinse-
ca vivacità di una stagione culturale che ci riguarda oggi come non mai.
Fulcro del volume, snodo dell’intreccio transdisciplinare che lo caratterizza, è la 
Gefühlstextualität: categoria di analisi inedita, capace di rivelare quella poetica delle 
emozioni che si sprigiona dal tessuto letterario per riverberarsi nell’orizzonte affettivo 
e cognitivo di ognuno di noi.
Scienza e arte, parola e pensiero, cuore e intelletto, corpo e mente, autore e lettore, 
passato e presente vengono fatti dialogare aprendo prospettive di ricerca originali e 
innovative sulle più intime e inesplorate profondità della natura umana.

In copertina: ARos Museum, Apliceducativas, CC BY-SA 4.0, via Wikimedia  
Commons

ISBN 979-12-5510-371-4 (print)
ISBN 979-12-5510-367-7 (PDF)
ISBN 979-12-5510-369-1 (EPUB)
DOI 10.54103/milanoup.253





Irene Orlandazzi

Per una poetica delle emozioni

L’antropologia letteraria del ganzer Mensch 
in dialogo con le neuroscienze



Per una poetica delle emozioni. L’antropologia letteraria del ganzer Mensch in dialogo con le neuroscien-
ze / Irene Orlandazzi. Milano: Milano University Press, 2026.
ISBN 979-12-5510-371-4 (print)
ISBN 979-12-5510-367-7 (PDF)
ISBN 979-12-5510-369-1 (EPUB)
DOI 10.54103/milanoup.253

Questo volume e, in genere, quando non diversamente indicato, le pubblicazioni di 
Milano University Press sono sottoposti a un processo di revisione esterno sotto la 
responsabilità del Comitato editoriale e del Comitato Scientifico della casa editrice. Le 
opere pubblicate vengono valutate e approvate dal Comitato editoriale e devono essere 
conformi alla politica di revisione tra pari, al codice etico e alle misure antiplagio espressi 
nelle Linee Guida per pubblicare su MilanoUP.
Le edizioni digitali dell’opera sono rilasciate con licenza Creative Commons Attribution 
4.0 - CC-BY-SA, il cui testo integrale è disponibile all’URL:
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

 Le edizioni digitali online sono pubblicate in Open Access su:
https://libri.unimi.it/index.php/milanoup.
© The Author(s), 2026
© Milano University Press per la presente edizione
Pubblicato da:
Milano University Press
Via Festa del Perdono 7 – 20122 Milano
Sito web: https://milanoup.unimi.it
e-mail: redazione.milanoup@unimi.it

L’edizione cartacea del volume può essere ordinata in libreria ed è distribuita da Ledizioni 
(www.ledizioni.it)

https://libri.unimi.it/index.php/milanoup/about/submissions
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0
https://libri.unimi.it/index.php/milanoup
https://milanoup.unimi.it/
mailto:redazione.milanoup@unimi.it
http://www.ledizioni.it/


Indice

Premessa� 9

Introduzione. Le emozioni oltre i confini disciplinari� 11
I. Premessa metodologica� 11
II. La dimensione del bíos: un dialogo tra scienze dure e scienze umane� 14
III. Le Neurohumanities� 17
IV. Le emozioni tra neuroscienze cognitive e poetica stürmeriana� 23

Parte prima 
La Affektenlehre alla luce delle neuroscienze cognitive

Capitolo primo. Le parole degli affetti� 33
1.1. Affektenlehre� 33
1.2. Legenda dei termini chiave� 39

Affekt e Leidenschaft� 40
Empfindung e Gefühl� 44
Einfühlung� 47
Emotion� 50
Leib e Körper; Seele e Geist� 51

1.3. Le emozioni tra corpo e mente� 55

Capitolo secondo. Emozioni e 4E Cognition� 59
2.1. La prospettiva della 4E Cognitive Science� 59
2.2. Le teorie enattiviste: dalle emozioni alle azioni� 63
2.3. “L’Errore di Cartesio” di Antonio Damasio� 68

La teoria del marcatore somatico� 71
Sentimento ed emozione� 72

2.4. Le emozioni nelle teorie del XIX secolo� 75



Parte seconda 
La Affektenlehre nell’antropologia 
letteraria tedesca di fine Settecento

Capitolo terzo. Commercium mentis et corporis� 87
3.1. La Irritabilitätslehre di Albrecht von Haller� 94
3.2. Johann August Unzer: una prima neurologia delle emozioni� 101
3.3. Ernst Platner� 109
3.4. Per una nuova antropologia letteraria� 113

Capitolo quarto. La parola del ganzer Mensch� 119
4.1. Johann Georg Hamann: una lingua dell’anima� 124
4.2. Johann Gottfried Herder: le parole tra il conoscere e il sentire� 131

Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele: l’Embodiment nel 
Settecento� 134
Verso lo Sturm und Drang: la nuova lingua del ganzer Mensch� 143

Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura 
autobiografica pre-stürmeriana� 151

5.1. Das Herz spricht zum Herzen: far parlare il cuore� 161
L’emancipazione del Gefühl nello spazio autobiografico� 163
Una prospettiva neuroscientifica� 170
Il fantasma dell’autenticità: Gefühlsrhetorik o Gefühlsausdruck?� 176

5.2. Il corpus di analisi� 186
5.3. La Gefühlstextualität : le emozioni nel tessuto letterario� 205

Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften� 213
6.1. Lettere e carteggi� 215

Christoph Martin Wieland e Sophie Gutermann/La Roche� 215
I Liebesbriefe di Herder a Karoline Flachsland� 225
I Freundschaftsbriefe di Schiller a Körner� 246

6.2. J. G. Herder, Journal meiner Reise im Jahr 1769� 254
6.3. Heinrich Stillings Jugend� 277
6.4. Sophie von La Roche, Geschichte des Fräuleins von Sternheim� 286
6.5. Parole emotive � 300
6.6. Traduzioni in appendice� 304



Conclusione� 315

Bibliografia� 319
Fonti� 319
Letteratura critica � 324
Elenco delle illustrazioni� 331





Premessa

Certe combinazioni di parole possono produrre un’emozione 
che delle altre non producono, e che chiameremo “poetica”. 

Di che specie è questa emozione?
Io la riconosco in me da questo carattere: che tutti gli oggetti 

possibili del mondo ordinario, esterno o interno, gli esseri, gli eventi,
i sentimenti e azioni, pur restando ciò che sono d’ordinario quanto 
alle loro apparenze, si trovano improvvisamente in una relazione 

indefinibile ma meravigliosamente giusta con i modi 
della nostra sensibilità generale.

Paul Valéry1 

Le prossime pagine sono il risultato di una ricerca triennale resa possibile e in 
seguito costantemente alimentata e arricchita da diverse e numerose influenze, 
le quali rappresentano nel loro insieme la vera premessa di tutto il lavoro e, per 
riprendere le parole di Valéry, l’essenza della sua più intima poetica. 

Desidero ringraziare il professor Stefano Beretta, fonte di una profonda ispi-
razione nata dalle lezioni di Letteratura tedesca all’Università di Parma e rinno-
vata da un confronto significativo e costante, dal quale è originato anche il tema 
che viene affrontato nelle pagine seguenti.

Un sentito ringraziamento alla professoressa Rosalba Maletta, per la preziosa 
e solida presenza in tutte le fasi del lavoro, sempre concretizzata in una attenta e 
vivace collaborazione, oltre che nella comprensione e in un autentico sostegno 
del cuore delle mie idee.

Ringrazio la professoressa Grazia Pulvirenti e il professor Fausto Caruana, per 
avermi guidata mostrandomi strade nuove da punti di vista differenti e tra loro 
complementari, grazie a uno stimolante dialogo tra letteratura e neuroscienze. 

Rivolgo un ringraziamento alla professoressa Kerstin Stüssel per gli inten-
si confronti durante il soggiorno presso la Rheinische Friedrich-Wilhelms-
Universität di Bonn e a tutto il Graduiertenkolleg “Gegenwart/Literatur” per i 
consigli, gli stimoli, e per la calorosa e attiva accoglienza.

1	  Paul Valéry, Poésie et pensée abstraite, in Œuvres, vol. I., Bibliothèque de la Pléiade, Gallimard, 
Paris 1957, pp. 1320-1321, trad. it. a cura di Gabriele Fedrigo, in Massimo Salgaro (a cura di), 
Verso una neuroestetica della letteratura, Aracne, Roma 2009, p. 63. 



Grazie, inoltre, a tutti i professori, ai colleghi e a tutte le persone che, in un 
intreccio solo apparentemente casuale di parole, idee e prospettive, hanno con-
diviso il loro sapere, potente energia creativa che è confluita nel mio pensiero.

 
Questo libro è dedicato alla mia famiglia, il vero sostrato su cui poggia ognu-

na delle parole che seguono.

10 Per una poetica delle emozioni



Introduzione.  
Le emozioni oltre i confini disciplinari

Der innere Mensch mit alle seinen dunklen Kräften, Reizen und 
Trieben ist nur Einer. 

Alle Leidenschaften, ums Herz gelagert und mancherlei Werkzeuge 
regend, 

hangen durch unsichtbare Bande zusammen 
und schlagen Wurzel im feinsten Bau unsrer beseelten Fibern.

Johann Gottfried Herder, 17781*

I. Premessa metodologica
Come dimostrano gli studi e gli esperimenti condotti dal passato fino a oggi, le 
emozioni sono entità composite e complesse, per le quali risulta estremamente 
difficile trovare una definizione univoca e immutabile. Nel mezzo di questa 
complessità, le ricerche più recenti nell’ambito delle neuroscienze hanno tut-
tavia individuato la caratteristica principale, che a ben guardare è anche l’ori-
gine della loro natura tanto complessa: le emozioni sono innanzitutto entità 
incarnate, embodied nel lessico neuroscientifico. Questo significa che i fenomeni 
emotivi coinvolgono il corpo e la mente, lo spirito intellettualmente inteso e 
le più umane fibre del corpo, come si evince dalle parole di Herder poste in 
esergo. Proprio per questa ragione uno studio sulle emozioni, quali che siano i 
presupposti di partenza e gli obiettivi ultimi della ricerca, richiede un approccio 

1	  Johann Gottfried Herder, Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele. Bemerkungen und 
Träume (1778), in Id., Werke [in 10 Bänden], Bd. 4, hrsg. von J. Brummack, M. Bollacher, Schriften 
zu Philosophie, Literatur, Kunst und Altertum 1774-1787, Deutscher Klassiker Verlag, Frankfurt am 
Main 1994, pp. 338-339, trad. it. a cura di Elena Agazzi, in Herder. Saggi del primo periodo (1765-
1787), Bompiani, Milano 2023, p. 411: «L’uomo interiore con tutte le sue forze oscure, con i 
suoi stimoli e con le sue pulsioni è uno solo. Tutte le passioni, che sono immagazzinate nell’im-
mediata prossimità del suo cuore e che stimolano alcuni organi, sono intrecciate per mezzo di 
vincoli invisibili e si radicano nell’edificio più elaborato delle nostre fibre animate».

*	  Per l’ampiezza e la ricchezza del pubblico potenzialmente coinvolto, da qui in avanti tutte le 
citazioni in lingua tedesca vengono tradotte in lingua italiana. Non si ritiene necessario tradur-
re i testi in lingua inglese, poiché di uso comune per il pubblico cui la monografia si rivolge. 
Ove non diversamente specificato, le traduzioni dal tedesco sono a cura dell’autrice.



transdisciplinare2 che si avvalga di diverse metodologie e diversi punti di vista 
per indagare la complessità che le caratterizza.

Alla luce di questa premessa, scopo principale del presente volume è quello di 
mettere in dialogo la letteratura con le neuroscienze per dimostrare come le ra-
dici delle odierne teorie neuroscientifiche sulle emozioni possano essere rintrac-
ciate nella poetica che emerge dall’analisi della letteratura tedesca del periodo 
dello Sturm und Drang, la quale si delinea come una vera e propria Gefühlspoetik. 
Gli autori del movimento letterario dello Sturm und Drang non solo hanno trat-
tato di emozioni – Gefühle; Affekte – in maniera esplicita e ricorsiva, ma hanno 
anche posto le basi per lo sviluppo delle teorie neuroscientifiche e cognitive 
contemporanee, cogliendo la connessione tra mente e corpo, tra sensazione e 
pensiero, precedendo pertanto la teoria dell’embodiment che oggi conferma spe-
rimentalmente la natura psicofisica di tutti i fenomeni emotivi e cognitivi. I testi 
in analisi offrono in questo senso una nuova prospettiva letteraria per gli studi 
sulle emozioni, attraverso la quale contribuire all’arricchimento e all’incontro di 
diversi saperi, discipline, pensieri e sempre nuove interpretazioni. Le teorie neu-
roscientifiche e cognitive contemporanee fungono da chiave di lettura inter-, 
ovvero, transdisciplinare e ci permettono una lettura originale e innovativa, con 
la quale illuminare da un punto di vista finora inedito la selezione di testi che 
compongono il corpus, su cui si concentra l’analisi testuale.

Le due parti in cui si articola il volume si basano sulla metodologia propria 
delle neurohumanities: le scienze umane entrano in un dialogo produttivo con le 
neuroscienze e le scienze cognitive per indagare temi e processi che riguarda-
no la natura dell’uomo, considerata nella sua complessità. Nella parte prima le 
teorie neuroscientifiche sulle emozioni preparano il terreno per una rilettura 
“retrospettiva” dei testi presi in esame, gettando le basi teoriche e metodologi-
che per una interpretazione inedita. Nella parte seconda, tali teorie diventano 
più concretamente una chiave di lettura, e aprono una prospettiva interpretativa, 
mediante cui mostrare come i testi stürmeriani siano attraversati da una poetica 
delle emozioni in grado di esprimere ciò che oggi dimostrano i neuroscienziati, 
ovvero la natura incarnata di tutto ciò che concerne il sentire umano, il Gefühl.

Le due parti del lavoro sono accomunate da uno sguardo transdisciplinare e 
da una metodologia improntata alla complementarità tra scienza e arte, tra pas-
sato e presente, per indagare e mettere in luce la profonda complessità di quei 
fenomeni emotivi che rappresentano il cuore pulsante di ogni essere umano, 
considerato nella sua interezza. Le emozioni diventano, in questo senso, uno 
strumento prezioso per comprendere il pensiero e la natura dell’uomo. In altre 
parole, esse costituiscono la matrice da cui sviluppare uno studio antropologico 
sovrastorico e transculturale.

2	  Si utilizzerà da qui in avanti l’aggettivo “transdisciplinare”, invece di “interdisciplinare”, per 
descrivere un dialogo tra numerose e diverse discipline che ne travalica e scardina i confini, 
nell’ottica di una concreta e sistematica commistione di saperi, studi e metodologie.

12 Per una poetica delle emozioni



La prospettiva transdisciplinare che adottiamo si propone di superare i limiti 
della letteratura tradizionale sui fenomeni emotivi e, al contempo, quelli della 
ricerca inerente allo Sturm und Drang in ambito germanistico. Infatti, se da una 
parte la ricerca sulle emozioni presenta ancora diverse zone d’ombra, dovute 
soprattutto alla vastità del campo e ai suoi confini sfumati e sempre in movi-
mento, dall’altra parte anche le ricerche sulla letteratura tedesca, inerenti al pe-
riodo stürmeriano, si sono spesso concentrate su analisi comparative intradisci-
plinari. Queste ultime hanno contribuito senz’altro a mettere in luce il rapporto 
non dicotomico, e al contrario inclusivo e continuativo, tra Aufklärung e Sturm 
und Drang3. Il presente studio si propone tuttavia di addentrarsi più a fondo 
nelle questioni che, per essere indagate e comprese, necessitano di uno sguardo 
capace di andare oltre i confini della singola disciplina. La presente monografia 
si propone quale contributo atto a risolvere le succitate questioni ancora aperte, 
mediante un’indagine che coniughi scienze dure e studi umanistici in modo da 
illuminarne i punti di forza e sopperire a quelle articolazioni strutturali ancora 
irrisolte sia nell’ambito delle neuroscienze sia nell’ambito degli studi prettamen-
te letterari.

Da questo obiettivo originano i due principali aspetti su cui si concentra 
il volume: il primo aspetto consiste nell’analisi stilistica del corpus di testi del 
periodo dello Sturm und Drang, nei quali si vuole rintracciare e fare emergere 
una poetica basata su quello che le neuroscienze definiscono enhancement delle 
emozioni. Si tratta di quanto riscontriamo come un rinforzo, una grande enfasi 
rilevabile a livello stilistico e contenutistico; enhancement inerente alla sfera affet-
tiva ed emotiva dell’essere umano. Il secondo aspetto, che emerge in particolare 
alla fine della seconda parte del lavoro e sul quale si aprono ulteriori prospettive 
di ricerca, consiste nel riconsiderare, in un’ottica ricettiva, gli elementi stilistici e 
contenutistici riconducibili alla sfera dell’Affekt, come emersi nell’analisi testua-
le. In altre parole, si tratta di indagare, tramite gli strumenti offerti dalla neuro-
ermeneutica, come gli elementi testuali possano divenire veri e propri trigger che 
elicitano specifiche risposte emotive nel lettore.

Il punto di congiunzione tra i diversi obiettivi, così come la chiave della intera 
ricerca risiedono nella Gefühlstextualität, inedita categoria di analisi da me pensata 
e individuata grazie alla prospettiva transdisciplinare, perché atta a rappresenta-
re il frame di tutta l’analisi. Come si vedrà dettagliatamente nel capitolo quinto, la 
Gefühlstextualität è una categoria composita, nata dalla congiunzione dei concetti di Gefühl, 
ovvero quel sentire inteso alla luce della odierna embodied cognition, e Textualität, 
che ricalca il concetto di Texture inteso da Peter Stockwell4 in un’ottica cognitiva. 
In sintesi, la Gefühlstextualität permette di analizzare il testo focalizzando 

3	  Si veda a titolo esemplificativo Matthias Luserke, Sturm und Drang, Reclam, Stuttgart 2010; Id. 
(hrsg.), Handbuch Sturm und Drang, De Gruyter, Berlin/Boston 2017.

4	  Cfr. Peter Stockwell, Texture. A Cognitive Aesthetics of  Reading, Edinburgh University Press, 
2020.

13Introduzione. Le emozioni oltre i confini disciplinari



l’attenzione su tutti gli elementi stilistici, ovvero lessicali, sintattici, retorici e se-
mantici, che l’autore intesse – proprio come in un textus – per veicolare i propri 
vissuti più intimi e difficili da verbalizzare. Questi elementi agiscono anche sul 
lettore e sull’intero processo ermeneutico, in cui il testo è inserito, rappresentan-
do proprio quei trigger di cui si parlava poco sopra. In questo senso, la categoria 
della Gefühlstextualität gioca un ruolo fondamentale per gli obiettivi che si pre-
figge il presente volume: da una parte guida l’analisi e l’interpretazione del corpus 
nell’ottica della Textimmanenz, agendo come lente per scorgere e analizzare tutte 
quelle caratteristiche intrinseche al testo in questione che rimandano alla sfera 
del Gefühl, restituendo così testualmente una poetica delle emozioni.

Dall’altra parte, la Gefühlstextualität, calata in una prospettiva neuroermeneuti-
ca, agisce sul Reader-response uscendo dall’immanenza del testo per diventare, con 
tutto l’insieme degli elementi testuali che la definiscono, il fattore elicitante delle 
risposte emotive e cognitive del lettore nel momento della ricezione. Proprio 
questa categoria, composita e originale, rappresenta il nodo di congiunzione di 
tutti i diversi punti di vista che scaturiscono dalla prospettiva transdisciplinare, 
indispensabile per studiare le emozioni nei processi di scrittura letteraria. Alla 
luce della Gefühlstextualität, è possibile infatti indagare le emozioni sia nell’ottica 
creativa dell’autore sia in quella ricettiva del lettore – ovvero nella complessità 
del circolo ermeneutico – in quanto fenomeni incarnati che guidano e determi-
nano tutto ciò che è l’umano bíos.

II. La dimensione del bíos: un dialogo tra scienze dure e 
scienze umane
Nel pensiero filosofico greco antico, il termine “vita” veniva distinto da 
Aristotele secondo due possibili accezioni: zoé e bíos. Con zoé si intende la vita 
dal punto di vista biologico, quella che l’uomo condivide con il regno animale 
e che è sottoposta, per ogni specie, a precisi cicli e necessità naturali. Bíos ri-
guarda invece tutte le facoltà superiori dell’essere umano, le quali fanno intuire 
l’esistenza di una dimensione della “vita” che va ben oltre la semplice biologia. 
Si tratta di una dimensione soggettiva, orientata agli obiettivi liberamente scelti 
dalla ragione, che fanno dell’esistenza della persona qualcosa di unico e irripeti-
bile, e quindi con un valore irriducibile a quello della specie.

Il bíos, in questo senso, è la vita che l’uomo conduce nel diritto e nella libertà5. 
Dunque, se zoé rimanda a un’accezione della “vita” strettamente legata alla di-
mensione corporea, bíos aggiunge a questa dimensione anche quella della mente, 
la quale entra in una costante interdipendenza con il corpo.

5	  Cfr. Aristotele, L’anima, II, 4, Laterza, Bari 1957, pp. 44-49; si veda anche Martin 
Heidegger, Concetti fondamentali della filosofia aristotelica, Adelphi, Milano 2017, p. 7

14 Per una poetica delle emozioni



A ben guardare, questa idea aristotelica di ciò che è “vita” riemerge anche 
dalle parole di Johann Gottfried Herder citate in esergo, il quale nel saggio del 
1778 Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele. Bemerkungen und Träume 
dimostra come la natura dell’uomo sia il risultato di una connessione costante 
tra le fibre del corpo e le più nascoste e profonde passioni che, con “legami 
invisibili”, si annodano intorno al cuore6. Questa visione di un ganzer Mensch, un 
uomo a tutto tondo, esposta da Herder e più in generale dal pensiero antropolo-
gico-filosofico tedesco della fine del Settecento, rappresenta una prosecuzione 
della concezione aristotelica, capace ancora ai giorni nostri di descrivere il nu-
cleo fondante di ciò che si intende con “vita” e con “natura umana”.

Bíos rappresenta il punto di incontro tra corpo e mente, tra natura e cultu-
ra, tra sensazione e cognizione, tra un’esistenza che si sviluppa su un piano 
meramente biologico e un’altra fatta di pensiero, emozione, azione, creazione. 
Proprio per questa sua essenza di “crocevia” tra diverse categorie, la dimen-
sione del bíos è diventata nel corso dei secoli un punto di incontro privilegiato atto a fare 
interagire tutte le diverse prospettive possibili implicate nello studio della natura umana. Fin 
da quando Aristotele aveva intuito l’essenza dell’uomo, duplice ma allo stesso 
tempo organica, intorno al concetto di bíos si sono sovrapposti metodi di analisi 
appartenenti a due ramificazioni del sapere, ad oggi ancora valide: scienze dure 
e scienze umane.

Già Ippocrate (469-361 a.C.), più di duemila anni fa, aveva affermato che per 
studiare con profitto la mente è necessario studiare il cervello, ponendo così le basi 
per la successiva tesi aristotelica7. La medicina di Ippocrate, lungi dall’essere 
paragonabile all’odierno ramo del sapere a sua volta suddiviso in precise e ben 
differenziate specializzazioni, era ancora definibile quale “scienza dell’uomo”, 
poiché mirava a una comprensione profonda e sistematica della natura umana 
attraverso la sua osservazione e attraverso un’analisi condotta da vari punti di 
vista strettamente interconnessi e funzionali l’uno all’altro.

La suddivisione convenzionale e tuttora in voga tra hard sciences – dette altresì 
“scienze della natura”, ovvero le scienze sperimentali e matematizzate – e soft 
sciences, “scienze umane”, le scienze dello spirito8, decade dinanzi alla necessità 
di un dialogo produttivo tra varie branche del sapere che tutte mirano a un 
obiettivo comune: la conoscenza più accurata e profonda della natura umana. 
Una conferma esplicita di quest’ultima affermazione si ritrova nel saggio di 
David Hume A Treatise of  Human Nature (1739-1740):

6	  Cfr. Herder, op. cit., p. 108. 
7	  Cfr. Ippocrate, Opere, a cura di G. Lanata, Boringhieri, Torino 1961.
8	  Cfr. Stefano Ballerio, Neuroscienze e teoria letteraria. I – Premesse teoriche e metodologiche, in 

«Enthymema», n. 1 (2010), p. 165, https://doi.org/10.13130/2037-2426/585 (ultimo accesso 
22 maggio 2025). 

15Introduzione. Le emozioni oltre i confini disciplinari

https://doi.org/10.13130/2037-2426/585


It is evident, that all the sciences have a relation, greater or less, to human nature; 
and that however wide any of  them may seem to run from it, they still return back 
by one passage or another. Even Mathematics, Natural Philosophy, and Natural 
Religion, are in some measure dependent on the science of  MAN; since they lie 
under the cognizance of  men, and are judged of  by their powers and faculties. 
[…] If  therefore the sciences of  Mathematics, Natural Philosophy, and Natural 
Religion, have such a dependence on the knowledge of  man, what may be expect-
ed in the other sciences, whose connection with human nature is more close and 
intimate? The sole and of  logic is to explain the principles and operations of  our 
reasoning faculty, and the nature of  our ideas: moral and criticism regard our taste 
and sentiments: and politics consider men as united in society, and dependent on 
each other. […] Here then is the only expedient, from which we can hope for 
success in our philosophical researches, […] to march up directly to the capital or 
center of  these sciences, to human nature itself; which being once master of, we 
may every where else hope for an easy victory9.

In altre parole, il corpo – la dimensione biologica, fisiologica, anatomica dell’es-
sere umano – si trova inscindibilmente legato alla mente, ovvero alla nostra di-
mensione intima, razionale, emotiva e affettiva. In questa prospettiva, il dialogo 
tra scienze dure e scienze umane diventa condizione necessaria per tracciare una 
“mappa” dei diversi aspetti che ci contraddistinguono10.

Studiare il rapporto tra le cartesiane res extensa e res cogitans11 significa poter 
scoprire i legami che sussistono tra il corpo e la mente. Questi ultimi investono 
la creazione artistica, l’esperienza estetica, la poesia, la musica, e qualsiasi altro 
tentativo di rendere tangibile e immortale la bellezza che l’essere umano è in 
grado di percepire12. Diceva Leopardi nello Zibaldone: 

Un atteggiamento fondamentale sta alla base di ogni processo gnoseologico, di 
ogni possibilità conoscitiva per l’uomo: è l’atto di paragonare, di comparare, di 
imitare, che nasce nel mondo sensibile, in virtù della capacità percettiva, e permet-
te di costruire nella mente, in una fase successiva, le elaborazioni più complesse13.

Anche processi linguistici come la metafora e l’analogia dimostrano quanto ogni 
atto espressivo dell’essere umano sia una interpretazione e una traduzione di 
ciò che il corpo percepisce e registra. Dunque, se non è possibile tracciare una 
linea netta di demarcazione tra ciò che il nostro corpo percepisce dall’esterno e 
le varie forme di espressione con le quali l’uomo restituisce – a seguito di una 

9	  David Hume, A Treatise on Human Nature (1739), Oxford University Press, Oxford 1978, 
Book I, Introduction, pp. xv-xvi.

10	  Cfr. T. Lange, H. Neumeyer (hrsg.), Kunst und Wissenschaft um 1800, Königshausen und 
Neumann, Würzburg 2000.

11	  Cfr. Cartesio, Meditazioni metafisiche (1641), Bompiani, Milano 2001. 
12	  Cfr. Ballerio, op. cit., p. 166. 
13	  Laura Neri, Rapporti analogici e processi metaforici. Le prime cento pagine dello ‘Zibaldone’, in S. 

Calabrese e S. Ballerio (a cura di), Linguaggio, letteratura e scienze neuro-cognitive, Ledizioni, Milano 
2014, pp. 305-306. 

16 Per una poetica delle emozioni



rielaborazione soggettiva interiore – questi stessi stimoli percettivi esterni, allora 
non ci deve essere nemmeno una linea di demarcazione tra le varie possibilità 
di studio e analisi del processo di conoscenza dentro il quale tutto ciò avviene. 
Come affermano le germaniste Renata Gambino e Grazia Pulvirenti, il fenome-
no della percezione è il risultato finale di una azione da parte dell’essere umano, 
un atto attivo e volontario – dunque razionale, guidato dalla mente – basato sui 
cambiamenti che il sistema nervoso, fisiologico e biologico – il corpo – subisce 
nel fare esperienza del mondo. Tutti gli stimoli, ovvero gli input del mondo 
esterno, vengono rielaborati a livello razionale sulla base di un bagaglio perso-
nale di esperienze vissute, ricordi ed emozioni14:

La conoscenza è un processo vitale, biologico, relazionale e attivo, che si configu-
ra come una sorta di circolo di interazioni senso-motorie tra cervello, corpo e am-
biente, culminante nel 	 processo del sense making, la creazione di significato, che 
ha luogo in una dimensione intersoggettiva, radicata nella natura corporea, fisica, 
biologica, fenomenologica ed esperienziale dell’essere umano15.

L’esperienza dell’essere umano – la vita, il bíos – può essere rappresentata come 
un fittissimo intreccio di fili che, lungi dal costituire un groviglio disordinato, 
restano sempre strettamente interconnessi. In tal modo si spiega la necessità 
di un dialogo tra molteplici discipline, finalizzato a seguire fili differenti e a 
metterne in luce i collegamenti rimasti nascosti fino ai nostri giorni. Questa ne-
cessità e possibilità di un dialogo apre le porte a ricerche innovative, a studi che 
sappiano scoprire con metodi nuovi legami antichi e mai del tutto rischiarati. In 
questa nuova era dell’uomo digitale si avverte, con sempre maggiore urgenza, 
la necessità di valicare il confine tra scienza e arte, dunque anche tra il metodo 
scientifico-sperimentale e il pensiero umanistico.

III. Le Neurohumanities
Sulla linea di tali stimoli e premesse, con la scoperta dei neuroni specchio16, negli 
anni Novanta del ventesimo secolo il team parmense di neuroscienziati guida-
to da Giacomo Rizzolatti e Vittorio Gallese ha segnato l’inizio di un dialogo 
proficuo e originale tra due ambiti prima di allora considerati inavvicinabili: le 
neuroscienze e le scienze umane17.

14	  Cfr. Renata Gambino, Grazia Pulvirenti, Storie menti mondi. Approccio neuroermeneutico alla lette-
ratura, Mimesis, Milano-Udine 2018, pp. 26-27.

15	  Ivi, p. 27. 
16	  Per una introduzione alla scoperta dei neuroni specchio, si veda in particolare Giacomo 

Rizzolatti, Corrado Sinigaglia, So quel che fai. Il cervello che agisce e i neuroni specchio, Raffaello 
Cortina, Milano 2006. 

17	  Per una panoramica sugli studi letterari nati a ridosso della scoperta dei neuroni specchio, 
dunque consci della necessità di una ridefinizione del rapporto tra neuroscienze e lettera-
tura, si veda Simone Rebora, Teoria letteraria e scienze cognitive: un quadro italiano, in «Mise en 

17Introduzione. Le emozioni oltre i confini disciplinari



Come evidenziano i numerosissimi studi sull’argomento18, i neuroni specchio 
rappresentano il sostrato neurale di fenomeni cognitivi come l’empatia. In que-
sto senso essi forniscono la spiegazione scientifica, osservabile mediante prove 
sperimentali, dell’intersoggettività19 che è caratteristica fondamentale della na-
tura umana. Gallese afferma:

Fin dall’inizio della nostra vita noi abitiamo e condividiamo con gli altri uno spazio 
interpersonale multidimensionale, che […] continua ad occupare anche in età adulta 
una consistente porzione del nostro spazio semantico sociale. Quando osserviamo 
il comportamento di altri individui e n’esperiamo la piena gamma espressiva (dal 
modo in cui agiscono, alle emozioni o sensazioni che manifestano), si viene a creare 
automaticamente un legame interpersonale dotato di significato intelligibile20.

I mirror neurons si attivano non solo quando svolgiamo un’azione, ma anche quan-
do osserviamo un’altra persona svolgere quella nostra stessa azione. Le più recenti 
ricerche nell’ambito della neuroestetica21 dimostrano perdipiù che lo stesso fe-
nomeno si verifica anche con opere d’arte, rappresentazioni cinematografiche e 
teatrali, performances, e addirittura con personaggi letterari. Il che spiega la natura 
intrinsecamente sociale dell’essere umano. Gallese chiama questo fenomeno simu-
lazione incarnata, sottolineando una volta di più il legame tra mente e corpo: 

La simulazione incarnata […] è una caratteristica funzionale distintiva del sistema 
cervello/corpo. Il suo ruolo sarebbe quello di fornire modelli delle interazioni che 
s’instaurano tra un organismo ed il suo ambiente. Secondo questa mia specifica 
caratterizzazione della 	 simulazione, la nostra comprensione delle relazioni inter-

abyme. International Journal of  Comparative Literatures and Arts», vol. 1, n. 2 (2014), pp. 
8-21. Si vedano inoltre i seguenti testi che hanno caratterizzato la discussione italiana: Marco 
Bernini, Marco Caracciolo, Letteratura e scienze cognitive, Carocci, Roma 2013; Michele Cometa, 
Perché le storie ci aiutano a vivere. La letteratura necessaria, Raffaello Cortina, Milano 2017; Stefano 
Calabrese, Neuronarratologia. Il futuro dell’analisi del racconto, Clueb, Bologna 2012. 

18	  Cfr. in particolare gli studi di Vittorio Gallese: La molteplice natura delle relazioni interpersona-
li: la ricerca di un comune meccanismo neurofisiologico, in «Networks», n. 1 (2003), pp. 24-47; The 
Shared Manifold Hypothesis. From Mirror Neurons to Empathy, in «Journal of  consciousness stu-
dies», n. 8.5-6 (2001), pp. 33-50; Mirror Neurons, Embodied Simulation, and the Neural Correlates 
of  Social Cognition, in «Psychoanalitical Dialogues», n. 19 (2009), pp. 519-536, https://doi.
org/10.1080/10481880903231910 (ultimo accesso 22 maggio 2025). 

19	  Cfr. Selene Mezzalira, Neuroscienze e fenomenologia. Il caso dei neuroni specchio, Padova University 
Press, Padova 2019. 

20	  Gallese, La molteplice natura delle relazioni interpersonali, cit., p. 29. 
21	  Cfr. Gambino, Pulvirenti, Neurohermeneutics. A Transdisciplinary Approach to Literature, in 

«Gestalt Theory», vol. 41, n. 2 (2019), pp. 185-200; R. Gambino, G. Pulvirenti, E. Vinci, What 
is What? Focus on Transdisciplinary Concepts and Terminology in Neuroaesthetics, Cognition and Poetics, 
in «Gestalt Theory», n. 41.2 (2019), pp. 99-106; Semir Zeki, Inner Vision: An Explanation of  
Art and the Brain, Oxford University Press, Oxford-New York 1999; V. Gallese, Corpo e azione 
nell’esperienza estetica. Una prospettiva neuroscientifica, postfazione a Ugo Morelli, Mente e Bellezza. 
Mente relazionale, arte, creatività e innovazione, Allemandi, Torino 2010, pp. 245-262.

18 Per una poetica delle emozioni

https://doi.org/10.1080/10481880903231910
https://doi.org/10.1080/10481880903231910


personali riposa sulla capacità basilare di modellare il comportamento altrui attra-
verso l’impiego delle stesse risorse neurali utilizzate per modellare il nostro compor-
tamento. […] Lo spazio interpersonale in cui viviamo fin dalla nascita continua a 
costituire per tutta la nostra vita una parte sostanziale del nostro spazio semantico22.

La scoperta dei neuroscienziati di Parma non solo ha rappresentato un punto 
di svolta fondamentale nell’ambito neuroscientifico e cognitivo, ma ha anche 
provato sperimentalmente l’interconnessione tra interiorità e ambiente, tra sen-
sazione e razionalità, già intuita da Aristotele. A questo punto, quel confine 
artificioso che diverse discipline avevano istituito tra corpo e mente e tra scienza 
e arte non ha più motivo di essere.

In una conferenza tenuta presso l’Università di Parma, Vittorio Gallese ha 
esposto le potenzialità della scoperta dei mirrors per i nuovi sviluppi degli studi 
accademici, scientifici e umanistici. Secondo Gallese, le neuroscienze hanno la 
necessità di collaborare con altre discipline che si pongono le stesse domande 
su piani differenti, come ad esempio l’antropologia:

La scommessa è quella di mostrare come il riduzionismo metodologico neuro-
scientifico, se non diviene riduttivamente ontologico, ha la potenzialità non solo di 
dialogare con le scienze umane traendone ispirazione, ma anche di fornire a esse 
importanti sollecitazioni, forse rilevanti per ridefinirne nozioni, concetti, teorie23.

Facendo eco a Hume24, Gallese ha infatti rintracciato un Leitmotiv che attraversa 
tutta la storia dell’umanità, dall’antichità fino a oggi, intrecciando e connettendo 
le discipline più disparate: questo Leitmotiv è l’interesse per la natura umana. Si 
tratta di un obiettivo comune alla filosofia, alla storia, all’arte visuale, alla lette-
ratura, alla psicoanalisi, alla biologia e, più recentemente, alle scienze cognitive 
e alle neuroscienze. Se le neuroscienze suonano del tutto innovative, rischiando 
addirittura di essere considerate “di moda”, proprio un neuroscienziato ci ras-
sicura, sfatando qualsiasi mito di innovatività assoluta e, anzi, sottolineando la 
mancanza di originalità delle idee che oggi le neuroscienze non fanno altro che 
dimostrare su un piano sperimentale.

Davvero innovativo risulta il possibile dialogo tra le due componenti del ter-
mine neuro-humanities, dal quale negli ultimi anni sono nati anche importanti centri 
di ricerca atti a incentivare ricerche congiunte, incontri tra studiosi di vari ambiti 
e discipline e, in generale, l’ampliamento delle prospettive proprio grazie al re-
cente crollo di quel confine che divideva le hard dalle soft sciences. Alcuni esempi 
sono il Max-Planck Institut di Francoforte sul Meno, incentrato in particolare su 
studi di estetica empirica con un focus particolare sulle emozioni25; il NewHums 

22	  Gallese, La molteplice natura delle relazioni interpersonali, cit., p. 41. 
23	  Gallese, Corpo e azione nell’esperienza estetica. Una prospettiva neuroscientifica, cit., p. 245. 
24	  Cfr. Hume, op. cit. 
25	  Si veda https://www.aesthetics.mpg.de (ultimo accesso 22 maggio 2025). 

19Introduzione. Le emozioni oltre i confini disciplinari

https://www.aesthetics.mpg.de


– Neurohumanities Studies Research Center dell’Università di Catania26 e il 
Neuroscience & Humanities LAB dell’Università di Parma27, coordinato dallo 
stesso Vittorio Gallese. Questi centri rappresentano il luogo fisico di un incontro 
sempre più necessario e frequente tra le nuove tecniche di Brain Imaging, grazie 
alle quali vengono condotti studi sui sostrati neuronali e fisiologici del comporta-
mento, nonché ricerche di stampo umanistico inerenti all’interiorità dell’umano, 
come la coscienza, le azioni, i ricordi e la memoria, la psiche e gli affetti.

Indagando le relazioni possibili tra neuroscienze e scienze umane, Stefano 
Ballerio sottolinea come i due principali ambiti coinvolti nelle neurohumanities 
possano essere considerati due veri e propri linguaggi teorici: un “linguaggio 
biologico” e un “linguaggio dell’esperienza” che entrano in correlazione28. Tale 
correlazione – una sorta di comunione di intenti –, a partire dall’inizio del se-
colo ventunesimo ha dato vita a nuove discipline tra cui, per enumerarne solo 
alcune, la già citata neuroestetica, la neurolinguistica, la psicologia cognitiva, la 
filosofia della mente, arrivando a toccare, soprattutto negli ultimi decenni, an-
che l’ambito letterario. Si apre così un varco tanto complesso quanto affascinan-
te da indagare nelle sue possibili diramazioni, spesso riconosciuto come un vero 
e proprio «neurocognitive turn»29. Mark Turner ha aperto questo varco nel 1996 
con The Literary Mind: The Origins of  Thought and Language dimostrando come 
il nostro sapere e il nostro modo di fare esperienza del mondo siano sempre 
suddivisi e organizzati in storie30. Da questo punto in poi, la letteratura non ha 
più potuto fare a meno di confrontarsi con l’ambito della neuroestetica, come 
dimostrano gli studi letterari emersi in questi ultimi anni, in tutto il mondo31.

In questa mappa sempre più fitta di studi tra letteratura e neuroscienze cogni-
tive, l’Italia rappresenta un punto focale, in quanto luogo d’origine di scoperte 
fondamentali per questi nuovi intrecci. In particolare il NewHums Research 
Center presso l’Università di Catania ha promosso, in interazione con i centri 
precedentemente menzionati, una «svolta interdisciplinare»32 che interessa la 
letteratura, con particolare riferimento alla Germanistica che, come emergerà 
in questo volume, rappresenta un ambito privilegiato per l’indagine dei nuovi 
percorsi avviati all’interno delle neurohumanities.

26	  Si veda http://www.neurohumanitiestudies.eu (ultimo accesso 22 maggio 2025).
27	  Si veda https://dusic.unipr.it/en/research/research-laboratories (ultimo accesso 22 maggio 

2025).
28	  Cfr. Ballerio, op. cit., pp. 166-167. 
29	  Gambino, Pulvirenti, Storie menti mondi, cit., p. 46. 
30	  Cfr. Mark Turner, The Literary Mind, Oxford University Press, New York 1996. 
31	  Per una panoramica, cfr. Massimo Salgaro (a cura di), Verso una neuroestetica della letteratura, 

Aracne, Roma 2009, introduzione, pp. 9-31. 
32	  Cfr. Lisa Zunshine, Oxford Handbook of  Cognitive Literary Studies, Oxford University Press, 

Oxford 2015. 

20 Per una poetica delle emozioni

http://www.neurohumanitiestudies.eu
https://dusic.unipr.it/en/research/research-laboratories


Già Herder, infatti, affermava che la nostra mente si forma e si affina solo 
attraverso la finzione. È lì che cerchiamo e troviamo l’unità nella molteplicità, e 
le diamo forma. Da lì nascono i concetti, le idee, gli ideali: 

Gedächtnis und Einbildung werden das ausgebreitete und tiefe Bild der Wahrheit: 
Scharfsinn sondert und Witz verbindet, damit eben ein helles wichtiges Eins wer-
de: Phantasie fleugt auf, Selbstbewußtsein faltet die Flügel: lauter Äußerungen 
Einer und derselben Energie und Elastizität der Seele33. 

Tra noi e il mondo esterno – di nuovo tra corpo e mente – si crea uno scambio 
costante di sensazioni, storie, esperienze che coinvolgono allo stesso momento 
i nostri circuiti senso-motori e tutti i processi di emozione e valutazione, di cre-
azione di senso e di conoscenza34.

Per questo, dunque, la critica letteraria ha ricevuto dalle neurohumanities mol-
teplici stimoli. In Literary Brains: Neuroscience, Criticism, and Theory Patrick Colm 
Hogan afferma che adottare una prospettiva neuroscientifica nella ricerca uma-
nistica può «contribuire alla comprensione della mente umana e della società»35. 
Lo studioso sottolinea la potenzialità di tali studi, capaci di fare della letteratura 
uno strumento di ricerca antropologica che può entrare a pieno titolo nel vivo 
della nostra quotidianità.

Come sottolinea Karin Kukkonen, l’interdisciplinarità – o meglio transdi-
sciplinarità – proposta da tutto l’ambito delle neurohumanities è una sfida tanto 
complessa quanto appagante36. Applicare il metodo scientifico anche all’ambito 
umanistico non può che aiutare ad ampliare le possibilità e le metodologie di 
interpretazione del testo, grazie all’introduzione di nuovi strumenti – da inten-
dersi sia in senso tecnico sia in senso ermeneutico – capaci di evidenziare le 
profondità tuttora inesplorate delle opere letterarie. Si ripensi anche a quanto 
già affermato da Italo Calvino nelle Lezioni Americane del 1988:

L’eccessiva ambizione dei propositi può essere rimproverabile in molti campi 
d’attività, non in letteratura. La letteratura vive solo se si pone degli obiettivi smi-
surati, anche al di là d’ogni possibilità di realizzazione: solo se poeti e scrittori si 
proporranno imprese che nessun altro osa immaginare la letteratura continuerà ad 

33	   Herder, Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, cit., p. 357. «La memoria e l’imma-
ginazione diventano l’immagine estesa e profonda della verità: l’acume seleziona e l’arguzia 
collega, in modo che tutto si trasformi in una chiara e rilevante unità. La fantasia dispiega 
le proprie ali, la consapevolezza di sé le piega: non si tratta altro che della manifestazione di 
un’unica e identica energia ed elasticità dell’anima», p. 461.  

34	  Cfr. Gambino, Pulvirenti, Storie menti mondi, cit., pp. 45-46. 
35	  Patrick Colm Hogan, Literary Brains: Neuroscience, Criticism, and Theory, in «Literature Compass», 

11 (4), 2014, p. 303 (trad. mia).
36	  Cfr. Chiara Mutti, Cognitive Literary Studies: A Conversation with Marco Caracciolo, Monika 

Fludernik, Patrick Colm Hogan and Karin Kukkonen, in «Enthymema», n. 29 (2022), p. 135, ht-
tps://doi.org/10.54103/2037-2426/18309 (ultimo accesso 22 maggio 2025). 

21Introduzione. Le emozioni oltre i confini disciplinari

https://doi.org/10.54103/2037-2426/18309
https://doi.org/10.54103/2037-2426/18309


avere una funzione. Da quando la scienza diffida delle spiegazioni generali e delle 
soluzioni che non siano settoriali e specialistiche, la grande sfida per la letteratura 
è il saper tessere insieme i diversi saperi e i diversi codici in una visione plurima, 
sfaccettata del mondo37.

L’ambizione di cui parla Calvino e, soprattutto, la volontà di tessere insieme di-
versi saperi e diverse prospettive e metodologie è proprio ciò che contraddistin-
gue le neurohumanities e tutti gli studi letterari che procedono in questa direzione. 

Il testo letterario diviene pertanto un luogo privilegiato perché permette di 
osservare in maniera inferenziale processi mentali che generano costrutti, strut-
ture linguistiche, caratteristiche stilistiche e retoriche, le cui valenze cognitive 
possono venire comprese mediante l’indagine del circolo ermeneutico tra testo, 
autore e lettore.

La dimensione cognitiva implicata dall’atto interpretativo ha condotto all’am-
pliamento dell’approccio ermeneutico in neuroermeneutico, secondo la propo-
sta metodologica di Gambino e Pulvirenti38. La letteratura, compresa in questa 
nuova prospettiva, diviene non solo un variegato e complesso dispositivo antro-
pologico, tramite il quale riscoprire le tantissime e complesse sfaccettature della 
natura umana, ma anche uno strumento con il quale indagare i fenomeni più 
nascosti e al contempo più determinanti del nostro Geist39: la psiche, i sentimen-
ti, gli istinti, i processi di pensiero, l’immaginazione, le emozioni. Sono infatti 
queste le componenti preponderanti dell’agire umano, nel quale risiedono, in-
sieme alle azioni quotidiane intese nel senso più pratico e letterale del termine, 
anche tutte le diverse forme dell’espressione artistica:

L’indagine dell’esperienza estetica, e più specificatamente letteraria, sulla base 
dell’interazione fra approccio ermeneutico, dell’antropologia letteraria, degli studi 
cognitivi sul funzionamento del pensiero, della simulazione incarnata, dell’empa-
tia, dell’emozione, e dei correlati neurali sottesi all’esperienza estetica, può offrire 
nuove prospettive nella comprensione dei processi mentali, ancora misteriosi, di 
immaginazione di un mondo controfattuale, a partire dalla cui creazione l’essere 
umano è in grado di elaborare nuovi significati per il suo essere nel mondo40.

37	  Italo Calvino, Lezioni Americane (1988), Mondadori, Milano 1993, p. 123. 
38	  Cfr. Gambino, Pulvirenti, Reading »Against the Grain«: For a Neurohermeneutics of  Suspicion, 

in «Zeitschrift für Literaturwissenschaft und Linguistik», n.  51(1), January 2022, pp. 1-20, 
10.1007/s41244-021-00240-0 (ultimo accesso 22 maggio 2025).

39	  Il termine tedesco Geist può essere tradotto in italiano sia con il termine “spirito” sia con il 
termine “mente”. In questo senso, Geist indica allo stesso tempo la componente spirituale e 
razionale dell’essere umano, la quale si contrappone spesso a quella fisico-biologica indicata dal 
termine Körper. Un’altra contrapposizione simile e altrettanto ricorrente in tedesco è Leib-Seele, 
di nuovo “corpo” e “anima”, nella quale il termine Seele acquisisce un’accezione più connotata 
in senso religioso rispetto al più laico Geist. Per un ulteriore approfondimento sulla terminolo-
gia ricorrente e fondamentale in questo studio si veda in particolare il capitolo primo.

40	  Gambino, Pulvirenti, Storie menti mondi, cit., p. 16. 

22 Per una poetica delle emozioni

https://link.springer.com/article/10.1007%2Fs41244-021-00240-0


IV. Le emozioni tra neuroscienze cognitive e poetica 
stürmeriana
All’interno della complessa indagine sulla natura umana, affrontabile attraverso 
il testo letterario, le emozioni costituiscono un oggetto di ricerca che richie-
de uno studio non esauribile in uno specifico ambito metodologico. A seguito 
dell’Emotional Turn41 di alcuni decenni addietro, si sono aperte nuove prospettive 
di indagine sulle emozioni in riferimento alla fruizione estetica e al testo lette-
rario. Le emozioni sono infatti alla base dell’espressione letteraria e, allo stesso 
tempo, sono la chiave per lo studio dei fenomeni legati alla ricezione del testo.

Confermando quanto sostenuto da Mark Turner, la filosofa Martha 
Nussbaum afferma che si imparano le emozioni soprattutto attraverso le sto-
rie42. Questo perché le storie, da intendersi come tutte le varie e numerosissime 
forme di narrazione di cui l’uomo si serve fin dai tempi più antichi, non sono 
altro che una via d’espressione privilegiata del bíos, della vita. Attraverso le sto-
rie, l’uomo ha sempre cercato di dare voce alla propria interiorità e di dare una 
forma materiale e tangibile – si pensi alla scrittura, alla pittura, alla scultura, alla 
musica – a qualcosa che altrimenti resterebbe nascosto e parzialmente inespres-
so: ai pensieri e alle passioni. Nella Poetica Aristotele afferma:

Appartiene al pensiero tutto quel che si deve presentare con la parola; suoi elementi 
sono il dimostrare, il confutare, il procurare le emozioni. […] Quale sarebbe infatti 
la funzione del parlante se tutto il necessario si manifestasse anche senza la parola?43

La parola, dal linguaggio quotidiano alle più raffinate forme di espressione lette-
raria, si fa sempre veicolo di pensieri, istinti, sensazioni ed emozioni, ovvero di 
tutto ciò che è in qualche modo Affekt, qualcosa che ci tocca, mutando la nostra 
omeostasi, e che deve quindi essere espresso.

Nella Retorica Aristotele contrappone il Logos – la nostra parte razionale – al 
Pathos – la nostra parte irrazionale44. Proprio la parola riesce a cogliere le inter-
sezioni di queste due categorie e a farsi così espressione della totalità dell’uomo:

Le opere letterarie esprimono appieno, e in maniera intuitiva, le verità apparente-
mente incomprensibili dell’essere umano, nella relazione circolare che si crea fra 
lo scrittore, che riproduce nell’opera qualità coerenti con la totalità della natura 
umana, nella duplice relazione fra corpo e mente e fra individuo, storia e società, 

41	  Cfr. Thomas Anz, Emotional Turn? Beobachtungen zur Gefühlsforschung, in «literaturikritik.de» 
(2006/12), http://www.literaturkritik.de/public/rezension.php?rez_id=10267 (ultimo ac-
cesso 22 maggio 2025).

42	  Cfr. Martha Nussbaum, Narrative Emotions: Beckett’s Genealogy of  Love, in «Ethics», n. 98.2 
(1988), pp. 225-254, https://doi.org/10.1086/292939 (ultimo accesso 22 maggio 2025). 

43	  Aristotele, Poetica, in I classici del pensiero libero. Greci e latini – 11, Rizzoli, Milano 2012, pp. 70-71. 
44	  Cfr. Aristotele, Retorica, Utet, Torino 2004.

23Introduzione. Le emozioni oltre i confini disciplinari

http://www.literaturkritik.de/public/rezension.php?rez_id=10267
https://doi.org/10.1086/292939


e il lettore, che le riconfigura in una pluralità di possibili relazioni e interazioni fra 
l’individuo, l’ambiente e i sistemi del sapere45.

Le emozioni, fenomeni al confine tra la dimensione puramente fisiologica e 
quella mentale, sono assurte ad oggetto di particolare interesse proprio per que-
sta loro natura46. In tale scia, nel corso delle prossime pagine si intende indagarle 
in quanto espressione di una vera e propria Gefühlspoetik nella letteratura tedesca 
di fine Settecento, ovvero nel movimento letterario dello Sturm und Drang.

Per riprendere la tesi sostenuta da Nussbaum, la letteratura, se riletta e in-
terpretata attraverso una nuova prospettiva transdisciplinare, può essere con-
siderata una parte integrante della teoria degli affetti, intorno alla quale diverse 
discipline continuano a interrogarsi fin dai tempi più antichi. Questo perché, 
innanzitutto, i testi letterari sono «Ausdruck affektiver Bewegung»47, insiemi 
di parole che esprimono un “movimento affettivo”, e ancora «Spielformen, 
Laboratorien, Reflexionsmedien sprachlich vermittelter Emotion»48. Alla luce 
della teoria degli affetti e di tutta la cosiddetta Emotionsforschung, il testo letterario 
diviene in questo senso uno strumento attraverso il quale poter interpretare e 
meglio comprendere il pensiero umano, che si ritraduce sia in concetti antropo-
logici sia in azioni radicate nella più semplice quotidianità. Questo poiché l’au-
tore in primis, attraverso particolari elementi stilistici, volente o nolente inscrive 
nel testo la propria interiorità. Allo stesso tempo, il testo viene letto e recepito 
da diversi lettori, i quali possono interpretare le stesse parole sulla base di altre 
interiorità, pensieri, culture, e dunque far risuonare emotivamente quel singolo 
e unico testo in modi sempre differenti.

La letteratura, nella prospettiva della teoria degli affetti e nella prospetti-
va di una storia delle emozioni, acquisisce un profondo valore sociologico e 
antropologico:

Die methodische Kernfrage einer an Emotionen interessierten Literaturwissen-
schaft lautet somit: Wie ist das emotionspsychologische, -soziologische oder -an-
thropologische Wissen mit der Lektüre des einzelnen Textes zu vermitteln? Die 
Frage, wie Emotion als anthropologisch, psychologisch, soziologisch Allgemeines 
mit dem je meinigen Gefühl vermittelt ist, bildet eine der Grundfragen der Emo-
tionstheorie49.

45	  Gambino, Pulvirenti, Storie menti mondi, cit., p. 60. 
46	  Cfr. Martin von Koppenfels, Cornelia Zumbusch, Einleitung, in Handbuch Literatur & 

Emotionen, De Gruyter, Berlin/Boston 2016, pp. 1-36. 
47	  Ivi, p. 16. 
48	  Ivi, p. 17. 
49	  Ivi, p. 19. «La questione metodologica di fondo di una scienza letteraria interessata alle emo-

zioni è la seguente: come si media la conoscenza dell’emozione – psicologica, sociologica o 
antropologica – con la lettura del singolo testo? La questione di come l’emozione, in quanto 
generalità antropologica, psicologica e sociologica, sia mediata con il rispettivo sentimento 
costituisce una delle domande fondamentali della teoria delle emozioni».

24 Per una poetica delle emozioni



Integrare nello studio della letteratura la ricerca sulle emozioni significa saper 
riconoscere i più sottili processi affettivi sia nell’atto creativo della scrittura – 
dunque da parte dell’autore – sia nell’atto ricettivo della lettura, da parte di 
lettori di luoghi e tempi sempre diversi. A un occhio attento, infatti, le parole 
e i processi di scrittura sono sempre veicolati da moti interiori sottostanti che 
si fanno visibili e tangibili – si ripensi alla Gefühlstextualität – attraverso i segni 
incorporati (embodied) del testo letterario:

Eine literaturwissenschaftliche Emotionstheorie, die diesen Namen verdient, 
müsste der faszinierenden Wort- und Schriftgängigkeit menschlicher Emotio-
nen Rechnung tragen. Sie müsste beschreiben können, wie Emotionen durch die 
scheinbar entkörperten Zeichen literarischer Texte übertragen und abgewehrt, 
aufbewahrt und abgeführt, gedämpft und verstärkt, rhythmisiert und wiederholt, 
verschoben und verwandelt, vermischt und verstreut werden50.

Con lo scopo di indagare questo fertile intreccio tra letteratura e teoria delle 
emozioni, si sono aperte di recente diverse vie di ricerca che si concentrano 
perlopiù sul dialogo che, proprio attraverso i fenomeni affettivi insiti nell’e-
spressione e nella ricezione letteraria, si instaura tra testo, autore e lettore. Le 
neuroscienze e le scienze cognitive, per esempio, rappresentano una fonte im-
portantissima per studiare i fenomeni legati alla ricezione del testo, come di-
mostrano le ricerche di tutto il ramo della Empirische Literaturforschung51. Grazie 
al focus sulle emozioni e all’apporto attivo e sempre crescente di discipline altre, 
oggi studiare letteratura significa indagare attivamente le ragioni affettive e co-
gnitive che stanno dietro alla stesura di un testo e alla sua ricezione.

A questo proposito, se certamente tutta la letteratura potrebbe essere studiata 
e analizzata nell’ottica transdisciplinare della Emotionsforschung, quella tedesca del 
periodo della fine del secolo diciottesimo rappresenta uno spazio privilegiato. È 
infatti proprio a quel momento storico e a quel particolare contesto socio-cul-
turale che risale il dibattito sul nesso tra mente e corpo, e la conseguente costru-
zione del pensiero antropologico del ganzer Mensch. La riflessione sul commercium 
mentis et corporis del tempo, nella quale convergono da diverse discipline studi sul-
la natura della percezione e sull’interazione tra i processi fisiologici e quelli ra-
zionali, fa emergere una visione dell’essere umano nella sua unità fisica, mentale 

50	  Ivi, p. 20. «Una teoria delle emozioni negli studi letterari degna di questo nome dovrebbe 
tenere conto dell’affascinante pervasività delle emozioni umane nelle parole e nella scrittura. 
Dovrebbe essere in grado di descrivere come le emozioni vengano trasmesse e respinte, trat-
tenute e dissipate, smorzate e amplificate, ritmate e ripetute, spostate e trasformate, mescolate 
e sparse attraverso i segni apparentemente disincarnati dei testi letterari». 

51	  Cfr. Katja Mellmann, Empirische Emotionsforschung, in Handbuch Literatur & Emotionen, cit., pp. 
158-175; per una panoramica, si vedano inoltre gli studi di Thomas Anz, Massimo Salgaro, 
Arthur M. Jacobs e di Jana Lüdke. 

25Introduzione. Le emozioni oltre i confini disciplinari



e spirituale che si riverbera – andando oltre i confini dei testi più strettamente 
teorici – in modo esplicito o implicito anche nei testi letterari del periodo52.

Intorno alla metà del 1700, Secolo dei Lumi in Europa e, più nello specifico, 
della Aufklärung in Germania, inizia a tramontare l’idea cartesiana del duali-
smo tra res cogitans e res extensa, e parallelamente si fa sempre più incombente il 
bisogno di dare voce a tutto quel mondo di passioni – Affekte – che attraver-
sano il corpo e la mente, influenzando azioni e pensieri. Per questo motivo la 
Spätaufklärung, considerata da molti critici53 come l’età aurea della letteratura 
tedesca per la sua produttività, ricchezza di spunti e per la vastità e profondità 
di pensiero che caratterizzano le singole opere letterarie, è attraversata da un 
costante movimento dicotomico ricollegabile, al di là delle singole e particolari 
biforcazioni, agli universali contrasti tra società e individuo, necessità e libertà, 
ragione ed emozione. Tali dicotomie, da sempre rintracciabili in qualsiasi epo-
ca storico-letteraria, in questo particolare periodo irrompono tuttavia con una 
violenza inedita nella coscienza del cosiddetto homo novus, il quale, per questo 
motivo, sente l’urgenza di esprimere la propria interiorità in modo autentico e 
immediato.

Analizzando il termine tedesco Aufklärung si può subito ravvisare una sostan-
ziale differenza rispetto all’espressione francese Siècle des Lumières. Se la lingua 
francese descrive il 1700 letteralmente come il “Secolo dei Lumi”, enfatizzando 
la luce e dunque la fede nella ragione umana, la lingua tedesca descrive lo stesso 
arco temporale con un termine di natura più ambivalente: “Rischiaramento”. 
La luce arriva su un’ombra che, benché illuminata e rischiarata, permane come 
motivo di fondo, ineliminabile anche dalla luce più chiara e potente. In questo 
senso si comprende come il termine “Illuminismo” non sia del tutto applicabile 
al contesto tedesco, dove fin da subito, ma in particolare dalla metà del XVIII 
secolo in poi, luce e ombra convivono anche all’interno del termine chiamato a 
designare quella che nel resto d’Europa è l’“Epoca della Ragione”.

Questa dicotomia di fondo assume sempre più vigore nel corso del secolo e 
contemporaneamente traspare sempre meno velatamente nelle opere letterarie 
e artistiche che interessano il contesto tedesco. In questo senso la Spätauklärung, 
sfumando e sovrapponendosi anche al breve ma fondamentale periodo lettera-
rio dello Sturm und Drang, diventa uno specchio dove anche il lettore contempo-
raneo può rinvenire quella convivenza tra luce e buio che, al di là della metafora, 
caratterizza l’animo umano di qualsiasi epoca54. Proprio dalla letteratura del 
periodo in questione emerge per la prima volta l’io – da intendersi al contempo 

52	  Cfr. Gambino, Pulvirenti, Storie menti mondi, cit., pp. 17-23. 
53	  Cfr. Wolfgang Riedel, Anthropologie und Literatur in der deutschen Spätaufklärung. Skizze einer 

Forschungslandschaft, in «Internationales Archiv für Sozialgeschichte der deutschen Literatur», 
n. 6.3 (1994), pp. 93-157.

54	  Cfr. György Lukäcs, Breve storia della letteratura tedesca: dal Settecento a oggi, Einaudi, Torino 1956, 
p. 24. 

26 Per una poetica delle emozioni



come individuo storico e come io lirico – che esprime sempre più liberamente 
il proprio dirompente sentire interiore, ovvero ciò che lo Sturm und Drang de-
finisce Gefühl: “sentimento”, “tatto” secondo Herder55. In questa prospettiva, 
i giovani autori del tempo fanno di quel sentire, autentico e concreto nella sua 
tattilità, espressione della rivoluzione antropologica al cui centro si trova l’homo 
novus e il suo dirompente bisogno di esprimere la propria autonoma, libera in-
dividualità56, riverberandola nella letteratura. Scrive Reinhold Lenz in Über die 
Natur unsers Geistes (1771-1773):

Jemehr ich in mir selbst forsche und über mich nachdenke, destomehr finde ich 
Gründe zu zweifeln, ob ich auch wirklich ein selbständiges von niemand abhän-
gendes Wesen sei, wie ich doch den brennenden Wunsch in mir fühle. […] das 
erste aller menschlichen Gefühle ist unabhängig zu sein57.

Con la Spätaufklärung in Germania, e in particolare con quella «deutsche litera-
rische Revolution»58 che rappresenta lo Sturm und Drang, inizia una liberazione 
dello Ich che esprime sempre più esplicitamente un intero mondo interiore di 
sentimenti, sensazioni ed emozioni. «Im innern ist ein Universum auch»59, scri-
veva Goethe.

In questo senso, lo Sturm und Drang non è da considerarsi una contrapposizio-
ne a o una netta negazione della Aufklärung, quanto piuttosto «als Dynamisierung 
und Binnenkritik, als Seelengeographie der Aufklärung psychohistorisch erwei-
terten»60, ovvero come una esplicitazione e una messa in luce – attraverso una 
nuova poetica – di aspetti già presenti ma ancora non propriamente espressi. 

55	  Cfr. Herder, Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, cit.
56	  Cfr. Immanuel Kant, Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?, in «Berlinische Monatsschrift», n. 

12 (1784), pp. 481-494, disponibile online sul sito https://www.projekt-gutenberg.org/kant/
aufklae/aufkl001.html (ultimo accesso 22 maggio 2025). 

57	  M. R. Lenz, Über die Natur unsers Geistes (1771/73), in Werke und Schriften, Bd. 1, Goverts, 
Stuttgart 1965-1966, pp. 572-578, disponibile online: http://www.zeno.org/Literatur/M/
Lenz,+Jakob+Michael+Reinhold/Essays+und+Reden/Über+die+Natur+unsers+Geistes 
(ultimo accesso 22 maggio 2025). «Più indago in me stesso e più rifletto su di me, più trovo 
ragioni per dubitare di essere davvero un essere autonomo che non dipende da nessuno, 
mentre ne sento il desiderio ardente dentro di me. [...] il primo di tutti i sentimenti umani è 
essere indipendenti».

58	  Johann Wolfgang von Goethe, Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit (1811), Reclam, 
Stuttgart 2012, p. 526, trad. it. a cura di Enrico Ganni, in Goethe, Dalla mia vita. Poesia e verità, 
Einaudi, Torino 2018, p. 389: «Rivoluzione letteraria tedesca». 

59	  Goethe, Proemion (1817), in Gedichte, Wilhelm Goldmann, München 1964, p. 278. «Anche 
nell’intimo c’è un universo». 

60	  Matthias Luserke, Sturm und Drang, Reclam, Stuttgart 2010, p. 16. «Come dinamizzazione e 
critica interna, come geografia dell’anima della Aufklärung espansa dal punto di vista psicolo-
gico e storico». Per una visione generale sulla poetica dello Sturm und Drang, si vedano anche 
Roy Pascal, La poetica dello Sturm und Drang, Feltrinelli, Milano 1957; Walter Hinck (hrsg.), 
Sturm und Drang: ein literaturwissenschaftliches Studienbuch, Athenäum, Kronberg 1978. 

27Introduzione. Le emozioni oltre i confini disciplinari

https://www.projekt-gutenberg.org/kant/aufklae/aufkl001.html
https://www.projekt-gutenberg.org/kant/aufklae/aufkl001.html
http://www.zeno.org/Literatur/M/Lenz,+Jakob+Michael+Reinhold/Essays+und+Reden/Über+die+Natur+unsers+Geistes
http://www.zeno.org/Literatur/M/Lenz,+Jakob+Michael+Reinhold/Essays+und+Reden/Über+die+Natur+unsers+Geistes


Scrive a tal proposito Roy Pascal: «ricchi di sensibilità e d’immaginazione, [gli 
Stürmer] si preoccupano di trovare alimento ai sensi e ai sentimenti: l’alimento 
sta soprattutto nella poesia, e la poesia (e la loro prosa rapsodica) si nutre a sua 
volta della loro esperienza emotiva»61.

Con la poetica dello Sturm und Drang riemerge una visione olistica dell’es-
sere umano che scardina in modo dirompente e definitivo qualsiasi gerarchia 
tra mente e corpo, tra individuo e società, tra ragione ed emozione. Il termi-
ne “Sturm und Drang”, originariamente “Wirrwarr” (confusione) nel dramma 
klingeriano, già sottende tutti i presupposti del movimento letterario e degli 
intenti dei singoli autori, senza acquisire tuttavia carattere programmatico: la 
“tempesta” e l’“impeto” espressi attraverso gli scritti stürmeriani investono sia 
le circostanze esterne – la società – sia l’interiorità del nuovo «homo sentiens»62 che 
necessita di nuove vie di espressione63. In estrema sintesi, questo periodo storico 
e letterario è nel suo complesso un dirompente «Sturm der Leidenschaften»64.

È proprio in quest’ultima definizione che risiede il collegamento possibile 
con la teoria degli affetti e con gli odierni studi neuroscientifici e cognitivi sulle 
emozioni. Attraverso la letteratura di questo breve ma intenso periodo viene 
infatti messa in luce l’interdipendenza tra sfera percettiva, cognitiva e affetti-
va, come anticipa il precursore dell’intero movimento letterario Johann Georg 
Hamann65: «Nichts ist also in unserem Verstande ohne vorher in unsern Sinnen 
gewesen zu seyn»66.

Sul finire del secolo diciottesimo, in Germania avviene dunque una vera e 
propria «anthropologische Wende»67, una svolta antropologica atta a esprimere 
la pienezza e la complessità del ganzer Mensch, essere umano dotato al contempo 
e senza gerarchia alcuna di corpo e anima, Leib und Seele:

Entgegen einem bis heute noch kolportierten Fehlurteil konterkarierten die theo-
logischen Aufklärer die pietistische Gefühlskultur keineswegs durch ein einseitig 
rationalistisches Menschenbild, erstrebten vielmehr die integrative Vermittlung 
der bipolaren menschlichen Wesensstruktur, indem sie Kopf  und Herz, Seele und 
Leib, ethische Einsicht und moralisches Gefühl, theologische Reflexion und reli-
giöse Empfindung in harmonischen Ausgleich und Einklang zu bringen suchten68.

61	  Roy Pascal, La poetica dello Sturm und Drang, Feltrinelli, Milano 1957, pp. 55-56. 
62	  Johannes F. Lehmann, Geschichte der Gefühle. Wissensgeschichte, Begriffsgeschichte, Diskursgeschichte, 

in Handbuch Literatur & Emotionen, cit., p. 143. 
63	  Cfr. Luserke, Sturm und Drang, cit., p. 25. 
64	  Ivi, p. 25. «Tempesta delle passioni». 
65	  Ivi, pp. 90-94. 
66	  Johann Georg Hamann, Sokratische Denkwürdigkeiten (1759), Reclam, Stuttgart 1968, p. 167. 

«Quindi nulla è nel nostro intelletto senza essere stato prima nei nostri sensi». 
67	  Matthias Luserke (hrsg.), Handbuch Sturm und Drang, De Gruyter, Berlin/Boston 2017, p. 48. 
68	  Ibidem. «Contrariamente a un giudizio sbagliato diffuso fino a oggi, i teologi della Aufklärung 

non hanno affatto contrastato la cultura pietista del sentimento con una visione razionali-
sta unilaterale dell’uomo, ma si sono piuttosto adoperati per la mediazione integrativa della 

28 Per una poetica delle emozioni



Ecco emergere una profonda consapevolezza del nesso mente-corpo e una 
conseguente «Emanzipation der Leidenschaften»69, due elementi che fanno del-
la poetica dello Sturm und Drang un luogo letterario intrinsecamente moderno, 
dove il lettore contemporaneo riesce tutt’oggi a ritrovarsi e a rispecchiarsi, e 
che può essere considerato una parte integrante dello studio delle emozioni. 
Afferma Johannes Lehmann:

Wenn heutige neurophysiologische Emotionstheoretiker Gefühle als angeborene 
Reiz-Reaktions-Schemata fassen oder einige Kognitionstheoretiker sie mit einer 
universalen Grammatik von Propositionen erklären, dann überspringen sie gera�-
de jenes Psychische beziehungsweise Emotionale, das im Begriff  des Gefühls am 
Ende des 18. Jahrhunderts diskursiv produziert wurde. 
Es ist gerade diese individuelle, subjektive Geschichtlichkeit der Gefühle selbst, 
die diese – im Wechselspiel von Wahrnehmung und Ausdruck – zur Basis der Er-
findung der Geschichtlichkeit des Menschen selbst macht70.

Si apre la possibilità di ricercare nella poetica stürmeriana una vera e propria te-
stualità delle emozioni, poiché queste, lungi dall’essere mere astrazioni, sono innan-
zitutto processi fisiologici che improntano la letteratura, atti narrativi71, come 
ci ricorda la filosofia di Martha Nussbaum72. La «Sprache des Herzens»73 – la 
lingua del cuore – che si riversa negli scritti dello Sturm und Drang si fa portavoce 
di una concezione antropologica e, al contempo, oggetto di studio ideale per ri-
percorrere la storia e comprendere la natura degli affetti grazie a una prospettiva 
congiunta con le odierne neuroscienze. In sottofondo, sembra di sentir risuona-
re il motto verdiano «tornate all’antico e sarà un progresso»74.

struttura bipolare dell’essere umano, cercando di portare in equilibrio e armonia testa e cuore, 
anima e corpo, visione etica e sentimento morale, riflessione teologica e sensazione religiosa». 

69	  Luserke, Sturm und Drang, cit., p. 93. «Emancipazione delle passioni». 
70	  Lehmann, Geschichte der Gefühle, cit., p. 151. «Quando gli odierni neurofisiologi teorici del-

le emozioni intendono i sentimenti come schemi innati di stimolo-risposta o alcuni teorici 
cognitivi li spiegano con una grammatica universale di proposizioni, ignorano proprio quel 
lato psichico o emotivo che è stato prodotto discorsivamente nel concetto di sentimento alla 
fine del XVIII secolo. È proprio questa storicità individuale e soggettiva dei sentimenti stessi 
che li rende – nell’interazione tra percezione ed espressione – la base per l’invenzione della 
storicità degli esseri umani stessi». 

71	  Cfr. ivi, p. 152.
72	  Cfr. Martha Nussbaum, Upheavals of  Thought: The Intelligence of  Emotions, Cambridge University 

Press, Cambridge 2003, trad. it. a cura di R. Scognamiglio, in L’intelligenza delle emozioni, Il 
Mulino, Bologna 2004.

73	  Davide Giurato, Zärtliche Liebe und Affektpolitik im Zeitalter der Empfindaskeit, in Handbuch 
Literatur & Emotionen, hrsg. von Martin von Koppenfels; Cornelia Zumbusch, De Gruyter, 
Berlin/Boston 2016, p. 329. 

74	  Chiusa di una lettera di Giuseppe Verdi inviata a Francesco Florimo, datata Genova, 5 genna-
io 1871 e pubblicata da Florimo stesso in Riccardo Wagner ed i wagneristi, Morelli, Ancona 1883, 
p. 108. 

29Introduzione. Le emozioni oltre i confini disciplinari



In conclusione, l’orizzonte che si avvista alla fine di questo percorso – e 
che Calvino definirebbe sì «ambizioso»75, ma che permette di acquisire quella 
«visione plurima, sfaccettata del mondo»76 – è tracciato da un dialogo concre-
to, produttivo, rigoroso tra la letteratura e le neuroscienze cognitive, capace di 
ampliare la critica letteraria (tedesca e non solo) e di offrire un originale punto 
di partenza per ulteriori, inediti studi e interpretazioni. Il tema delle emozioni – 
qui esplicitato attraverso la poetica dello Sturm und Drang – rappresenta così un 
terreno fertile per fare incontrare la scienza con l’arte, la parola con il pensiero, 
il corpo con la mente, l’autore con il lettore, il passato con il presente, aprendo 
al contempo prospettive future sulle più intime e inesplorate profondità dell’es-
sere umano che, come si vedrà nelle pagine seguenti, possono diventare tangibili 
attraverso la scrittura.

75	  Cfr. Calvino, op. cit., p. 123.
76	  Ibidem. 

30 Per una poetica delle emozioni



Parte prima 
La Affektenlehre alla luce  

delle neuroscienze cognitive

Würde der Kopf denken, wenn Dein Herz nicht schlüge?

Johann Gottfried Herder, 1778





Capitolo primo.  
Le parole degli affetti

Il termine Affekt ha acquisito nel corso del tempo, e a seconda della disciplina 
dalla quale è stato interpretato, diverse sfumature e diversi significati, senza tut-
tavia riuscire mai a raggiungere una definizione univoca e immutabile, ovvero 
che fosse capace di racchiudere tutte le accezioni e le infinite sfumature proprie 
del termine di partenza. Tale difficoltà di definizione è da ricondursi in primis 
al concetto stesso di “affetto”, iperonimo al quale vengono ricondotti a mano 
a mano, grazie a studi sempre più accurati nella materia, termini più specifici 
come “sensazione”, “sentimento”, “emozione”, mantenendo tuttavia un alone 
ineliminabile di indeterminatezza, insieme a una certa mutevolezza.

Al fine di potersi addentrare in questa complessità, e di poterla successiva-
mente trasformare in una chiave interpretativa, si rende dunque necessaria una 
ricognizione del termine Affekt, oggetto di disamina dal passato al presente, 
attraverso quelle che chiamiamo in questa sede “parole degli affetti”. In parti-
colare, intorno a tali parole si propone di seguito un breve excursus che, senza 
alcuna pretesa di esaustività, mira a far comprendere le diverse sfumature che i 
vari concetti acquisiscono in relazione al rapporto mente-corpo e all’effetto che 
producono sull’individuo che li esperisce.

1.1. Affektenlehre
Il termine Affektenlehre – “teoria degli affetti” – rimanda alla retorica musicale 
dell’epoca tardo barocca, la quale si basava, a sua volta, su formulazioni teoriche 
di età antica. Secondo queste teorie, in ogni movimento musicale doveva com-
parire un singolo e unico “affetto”, che in questo modo poteva essere ritradotto 
e declinato in note e accordi. Tale idea, proposta in primis dagli antichi greci, 
mirava in generale a fondare una teoria estetica relativa al rapporto tra musica 
e sentimenti.

In epoca tardo-barocca Athanasius Kircher codificò, sulla base di questa rela-
zione, precise corrispondenze tra determinati affetti e le relative figure musicali, 
da applicare sia nelle composizioni per il canto che in quelle per strumenti1. 
Tale teoria venne mitigata nel corso dei secoli poiché considerata eccessiva-
mente rigida: nella seconda metà del diciottesimo secolo, secondo i dettami 
dell’estetica illuminista, la rappresentazione degli affetti assunse nuove conno-
tazioni morali, mirando così a esprimere non tanto le singole emozioni quanto, 

1	  Cfr. Athanasius Kircher, Musurgia Universalis, sive Ars Magna consoni et dissoni in X libros digesta, 
Roma 1650. 



ad esempio, il carattere complessivo di un personaggio. Lo stesso Cartesio af-
ferma che il fine dell’arte è muovere in noi le passioni, e nel Compendium musicae 
del 1619 si propone, in modo innovativo, di esaminare il rapporto tra suoni 
ed emozioni unicamente sotto un profilo quantitativo2. In una lettera a Isaac 
Beckmann, datata 24 gennaio 1619, scrive: «tutto ciò che ho annotato a propo-
sito degli intervalli delle consonanze, dei gradi e delle dissonanze è dimostrato 
matematicamente»3. 

Fig. 1.1 Immagine dal Compendium di Cartesio, suddivisione quantitativa delle varie tonalità

La Affektenlehre in ambito musicale venne poi quasi del tutto abbandonata in epo-
ca classica, quando questa teoria, oltremodo meccanica e innaturale, non venne 
più considerata adatta a esprimere la varietà e la complessità dei moti d’animo 
da cui originavano le singole composizioni4. Le radici della Affektenlehre possono 
però essere rintracciate ben prima nei secoli, ovvero nella profonda riflessione 

2	  Cfr. Cartesio, Compendium musicae (1618), AT X 89, trad. en. in The Compendium Musicae René 
Descartes: Early English Responses, Brepols, Turnhout 2013, pp. 1-84. 

3	  Cartesio a Beckmann (24 gennaio 1619), in René Descartes, Tutte le lettere, 1619-1650, 
Bompiani, Milano 2005, p. 5. 

4	  Per una panoramica sulla Affektenlehre di epoca barocca in campo musicale, si vedano an-
che M. Donà, Affetti musicali nel Seicento, in «Studi secenteschi», VII (1967), pp. 75-94; M. 
Mersenne, Harmonie universelle, contenant la theorie et la pratique de la musique, Paris 1636. 

34 Per una poetica delle emozioni



introdotta dalla filosofia antica sulla natura degli affetti, universo quanto mai com-
plesso abitato da sentimenti, sensazioni, emozioni, pensieri e azioni.

In particolare, già Aristotele integra nel suo pensiero filosofico una riflessio-
ne sistematica e attenta sulla natura di tutto ciò che per l’uomo è Affekt, ovvero 
qualcosa che, in modo positivo o negativo, scalfisce l’animo influenzando pen-
sieri e azioni5. Nel De Anima il filosofo introduce il termine pathê – passione –, 
inserendolo all’interno di una più ampia analisi che oggi definiremmo psicolo-
gica. Aristotele si interroga infatti circa la natura delle passioni umane, intuendo 
la loro pervasività e influenza non solo in ciò che egli chiama “anima” – Seele 
nell’antropologia tedesca –, bensì anche sul corpo.

Per tornare a quanto già esposto nelle pagine precedenti, ciò che Aristotele 
definisce pathê interessa il complesso e composito universo del bíos, dove corpo 
e mente sono sempre tra loro interconnessi. Questo poiché le passioni sono 
strettamente correlate alla aisthêseis, ovvero alle sensazioni che il corpo perce-
pisce dall’esterno. In questo senso, tutti gli esseri viventi capaci di sentire pos-
sono di conseguenza essere affetti da quelle stesse sensazioni e a seguito di esse 
provare una determinata passione, che oggi verrebbe più precisamente definita 
emozione, in quanto a sua volta causa di moti che si riverberano allo stesso tempo 
nel corpo e nell’animo:

La maggior parte dei casi ci rivela che l’anima non può, senza il corpo, né subire né 
determinare alcuna affezione, come avviene relativamente ad ira, coraggio, desiderio 
e ad ogni sensazione in genere. Somma sua peculiarità sembra essere, invece, l’atto 
intellettivo; ma se anch’esso è una specie di fantasia oppure un atto che non può 
prescindere da fantasia, è inammissibile che esista indipendentemente dal corpo6.

A partire da queste riflessioni sugli affetti, Aristotele definisce ciò che intende 
per “anima”, ovvero un complesso psicofisico composto e determinato da una 
parte esterna – il corpo in grado di aisthêseis – e una parte più interna, luogo 
dove risiede il pathos, ovvero l’insieme delle più intime e profonde passioni uma-
ne che muovono verso atti e azioni concrete:

Bisogna ora trasferire la considerazione fatta per le parti, su tutto il corpo dell’es-
sere vivente: infatti si ha analogamente che, come la parte sta alla parte, così la 
sensazione tutta sta a tutto il corpo che ha facoltà sensitiva, in quanto tale. E il 
corpo che in potenza ha capacità di vita non è quello che ha perduto l’anima, ma 
quello che la possiede; il seme, il frutto, invece, sono in potenza tali corpi. La ve-
glia dunque è atto perfetto così come il taglio e la visione, l’anima come la vista è 
la capacità strumentale, mentre il corpo è ciò che è in potenza7.

5	  Cfr. Cristina Oppedisano, Sensazioni e passioni in Aristotele, in «Rivista di estetica», n. 42 (2009), 
pp. 117-139, https://doi.org/10.4000/estetica.1848 (ultimo accesso 22 maggio 2025).

6	  Aristotele, L’anima, cit., pp. 5-6. 
7	  Ivi, pp. 37-38.

35Capitolo primo. Le parole degli affetti

https://doi.org/10.4000/estetica.1848


Se non regolate dalla ragione, le passioni diventano vere e proprie affezioni, alle 
quali l’individuo si abbandona passivamente – si pensi a Werther –, finendo per 
mettere a repentaglio la salute del corpo. Al contrario, se guidate dalla ragione 
e da un atteggiamento attivo da parte dell’individuo, le passioni possono essere 
fonte di motivazione e guide per il pensiero.

In questa estrema sintesi del pensiero aristotelico è già possibile notare due 
prime anticipazioni di quanto sarà ripreso e sottolineato dall’antropologia lette-
raria tedesca del XVIII secolo. In primo luogo, si può definire Affekt tutto ciò 
che in qualche modo, dall’esterno o dall’interno, tocca l’anima aristotelicamente 
intesa come risultato di un flusso continuo tra corpo e mente. Si comprende 
allora perché una “teoria degli affetti” debba integrare allo stesso modo e allo 
stesso tempo tutte le diverse componenti di ciò che può essere un Affekt. Essa 
deve, inoltre, cercare di tracciare confini sufficientemente netti tra quelle stesse 
componenti, per far sì che non si sovrappongano e non si confondano le une 
con le altre. In secondo luogo, nella riflessione del filosofo emerge già chiara-
mente quella forte interdipendenza tra sensazione, emozione e pensiero – Vom 
Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele dirà appunto Herder nel 1778 – che 
mette in luce il legame inscindibile tra la dimensione cognitiva, radicata nella 
mente, e quella affettiva, radicata invece nelle sensazioni e affezioni tangibili a 
livello corporeo.

Ben più tardi nei secoli, un altro caposaldo di una possibile “teoria degli 
affetti” è rappresentato dal pensiero di Cartesio, oggi spesso confutato dai neu-
roscienziati8 per aver dato maggior peso alla mente – la res cogitans – piuttosto 
che al corpo – la res extensa9, e che proprio per questa netta distinzione tra corpo 
e spirito si pone in contrapposizione con il modello esplicativo dell’universo 
affettivo di derivazione artistotelico-tomista, ancora dominante nel pensiero 
francese della prima metà del XVII secolo10.

Tuttavia, la visione gerarchica e razionalista, esposta soprattutto nelle prime 
opere, viene in parte rivista da Cartesio nell’ultimo trattato Le passioni dell’anima, 
pubblicato ad Amsterdam nel 1649. Premettendo di voler parlare in quanto “fi-
sico”, con quest’opera Cartesio integra nel suo pensiero la visione di una nuova 
scienza dell’uomo e presenta le prime, rivoluzionarie prove di una possibile 
neurobiologia. Il filosofo propone un’analisi del corpo e della mente e afferma – 
ripensando in parte la tesi iniziale di un netto dualismo – quanto l’anima umana 
sia soggetta alle passioni, le quali secondo Cartesio sono addirittura da conside-
rare vere e proprie azioni. Nella seconda parte del trattato, Cartesio riconosce le 
passioni come parte integrante e fondamentale dell’essere umano, il quale deve 

8	  Si pensi al saggio Descartes’ Error di Antonio Damasio, che verrà approfondito in particolare 
nel capitolo secondo. 

9	  Cfr. Cartesio, Meditazioni metafisiche, cit. 
10	  Cfr. Salvatore Obinu, Descartes e il teatro delle passioni, in Cartesio, Le passioni dell’anima, testo a 

fronte, trad. it. a cura di S. Obinu, Bompiani, Milano 2015, pp. 5-50 (qui in particolare p. 11). 

36 Per una poetica delle emozioni



tuttavia imparare a domarle con la sua parte più razionale e attraverso la forza 
dell’abitudine. In questo senso, l’universo delle passioni è anche per il filosofo 
razionalista un tema privilegiato per accedere al cuore di un discorso tanto gene-
rale quanto preciso sul soggetto umano. In questo modo, lo studio degli affetti 
acquisisce una valenza antropologica importante11, come rivela il titolo della 
prima parte dell’opera: «Sulle passioni in generale: e incidentalmente, su tutta la 
natura dell’uomo»12. 

Cartesio individua in una precisa area del cervello, la ghiandola pineale, il 
punto esatto di una possibile interazione tra mente e corpo e dunque anche del 
passaggio delle passioni dal corpo alla mente: attraverso i cosiddetti “spiriti”, 
ovvero flussi ematici13 e nervosi che vengono attivati da determinati stimoli sen-
sibili, le passioni vengono trasmesse all’anima e al pensiero. Il filosofo propone 
allora una sua definizione delle passioni dell’anima:

Dopo aver considerato in che cosa le passioni dell’anima si differenziano da tutti 
gli altri suoi pensieri, mi pare che si possa generalmente definirle: Percezioni, o 
sentimenti, o emozioni dell’anima, che riferiamo in particolare ad essa, e che sono 
causate, mantenute e rafforzate da qualche movimento degli spiriti14.

Se gli “spiriti” rappresentano la via di unione tra anima e corpo, Cartesio continua 
tuttavia a dimostrare «come l’anima e il corpo oper[i]no l’uno contro l’altra»15:

Ammettiamo dunque qui che l’anima ha la sua sede principale nella piccola ghian-
dola che si trova al centro del cervello, da cui si irradia in tutto il resto del cor-
po per mezzo degli spiriti, dei nervi, e anche del sangue, che, partecipando alle 
impressioni degli spiriti, può condurli attraverso le arterie in tutte le membra. E 
ricordiamoci di ciò che abbiamo detto in precedenza della macchina del nostro 
corpo, cioè che i piccoli filamenti dei nostri nervi sono distribuiti in tutte le sue 
parti in modo tale che, in occasione dei diversi movimenti che vi sono suscitati 
sugli oggetti sensibili, aprono differentemente i pori del cervello, facendo sì che 
gli spiriti animali contenuti nelle sue cavità entrino diversamente nei muscoli, po-
tendo muovere così le membra in tutti i diversi modi in cui sono in grado di essere 
mosse; […] aggiungiamo qui che la piccola ghiandola che è la sede principale 
dell’anima, è sospesa in modo tale tra le cavità che contengono questi spiriti, da 
poter essere mossa da essi in altrettante diverse maniere, quante sono le diversità 
sensibili negli oggetti16.

11	  Cfr. ibidem. 
12	  Cartesio, Le passioni dell’anima (1649), cit., p. 113. 
13	  Cartesio si rifà qui in parte alla teoria della circolazione ematica di William Harvey del 1616. 
14	  Cartesio, Le passioni dell’anima, cit., p. 157. 
15	  Ivi, p. 167. 
16	   Ivi, pp. 167-168. 

37Capitolo primo. Le parole degli affetti



Nonostante permanga l’idea di una supremazia della parte razionale, contro la 
quale si esprimono i neuroscienziati di oggi17, anche da questa ultima spiega-
zione è lecito estrapolare come la presenza di una interconnessione tra corpo 
e mente inerente alle passioni abbia sede in ciò che Cartesio chiama “anima”. 
Di nuovo in anticipo sulle teorie enattiviste moderne e contemporanee, viene 
parimenti riconosciuta una correlazione tra passioni e azioni:

È necessario infatti sottolineare che l’effetto principale di tutte le passioni negli 
uomini, è che esse incitano e dispongono la loro anima a volere le cose a cui es-
sere preparano i loro corpi: di modo che il sentimento della paura l’incita a voler 
fuggire, quello dell’ardimento a voler combattere, e così gli altri18.

Per Cartesio, quindi, con teoria degli affetti si può intendere lo studio e la disamina 
del complesso sistema delle passioni che si dispiega dalle fibre del corpo all’ani-
ma determinando il comportamento e, più in generale, la natura umana.

Come si evince dalla definizione succitata, il termine “passione”, tuttavia, 
è per Cartesio un termine che racchiude le varie declinazioni specifiche degli 
“affetti”, le quali mancano ancora di una definizione univoca. Questo poiché 
nelle “passioni”, ovvero negli affetti, diverse realtà si incontrano e si intrecciano 
esprimendo appieno la complessità della diade Leib und Seele, corpo e anima.

In questo senso, a prescindere dalle sue diverse declinazioni, la Affektenlehre 
può essere definita come l’organizzazione di tutti i fenomeni affettivi che in-
teressano la natura umana nella sua interezza e complessità, manifestandosi a 
livello psichico, fisiologico, cognitivo e interpersonale. In questa sua intrinseca 
natura multidimensionale risiede anche la ragione per la quale, dalle prime spe-
culazioni filosofiche nell’antica Grecia fino alle più recenti teorie neuroscienti-
fiche, la Affektenlehre continua a interessare ambiti disciplinari sempre più varie-
gati e numerosi.

Tuttavia, come già emerge dalle considerazioni di Cartesio, si riscontra una 
generale difficoltà nel definire i confini di tale teoria, proprio perché il suo stes-
so oggetto – gli affetti – rifugge da una definizione chiara e univoca che resti 
immutabile attraverso i secoli e nelle diverse discipline. Da qui nasce pertanto 
la necessità di tracciare, per quanto possibile, alcune linee di confine intorno ai 
termini chiave che costituiscono il cuore di ciò che chiamiamo Affekt, pur nella 
consapevolezza che tali linee rimarranno sempre e inevitabilmente sfumate e 
pronte a mutare. La teoria degli affetti è infatti e innanzitutto una materia in con-
tinuo divenire.

17	  Ad esempio, si vedrà come Antonio Damasio rifiuti e confuti anche solo la semplice su-
premazia cartesiana della “mente” sul corpo, pur riconoscendo come il filosofo seicentesco 
avesse già intuito in modo preciso e avanguardistico le interconnessioni a livello somatico e 
neurale del sistema mente-corpo. 

18	  Ivi, p. 177. 

38 Per una poetica delle emozioni



1.2. Legenda dei termini chiave
Una possibile linea di demarcazione che riesca a tracciare perlomeno un confine 
– per quanto mutevole e artificioso – intorno alla teoria degli affetti risiede nelle 
stesse parole volte a designare tutto ciò che è Affekt. Riporta un passo del libro 
sesto di Dichtung und Wahrheit: «Nun mit der Aussprache, in deren Veränderung 
man sich endlich wohl ergäbe, zugleich Denkweise, Einbildungskraft, Gefühl 
[…] sollten aufgeopfert werden»19. Di qui la necessità di studiare la profonda 
interazione tra lingua e affetti:

Wir brauchen eine Konzeptualisierung von Emotion, die sich in theoretische An-
sätze integrieren lässt, mit der man wissenschaftlich arbeiten kann, die es erlaubt, 
präzise Hypothesen zur Interaktion von Sprache und Emotion aufzustellen. Be-
nötigt wird dabei eine integrative Theorie, die nicht nur alle Komponenten der 
Sprache einbezieht, sondern auch systematisch emotionale, kognitive und sprach-
liche Aspekte aufeinander bezieht und in ihren Schnittstellen erklärt20.

Il problema della «dicibilità della passione»21, ovvero di una possibile traducibi-
lità dell’esperienza affettiva in lingua razionale, pervade qualsiasi atto comuni-
cativo, dal linguaggio quotidiano alle più ricercate espressioni artistiche. Questo 
poiché gli affetti determinano le scelte linguistiche e nello stesso tempo guidano 
la nostra mente ad attribuire un certo significato a un dato atto comunicativo. 
Scrive Lakoff  che «the conceptual is inseparable from the emotional, and vice 
versa»22. Il sistema linguistico è interamente costruito per dare verbalmente for-
ma a pensieri e affetti, e per questa ragione proprio la lingua – studiata da un 
punto di vista pragmatico o poetico – può dare accesso a una comprensione 
profonda dei fenomeni affettivi:

One cannot argue for a clean division of  labor between areas of  grammar as-
signed to logical and affective functions. One cannot argue, for example that syn-
tax exclusively serves logical functions while affective functions are carried out by 
intonation and the lexicon. Affect permeates the entire linguistic system. Almost 

19	  Goethe, Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit, cit., p. 269. «Alla fine ci si può anche adattare 
a modificare la propria pronuncia, ma questo implica sacrificare allo stesso tempo anche il 
proprio modo di pensare, la propria immaginazione, i sentimenti», p. 201.  

20	  Monika Schwarz-Friesel, Sprache, Kognition und Emotion: Neue Wege in der Kognitionswissenschaft, in 
Heidrun Kämper, Ludwig Eichinger (hrsg.), Sprache - Kognition - Kultur: Sprache zwischen mentaler 
Struktur und kultureller Prägung, De Gruyter, Berlin/Boston 2015, p. 279. «Abbiamo bisogno di 
una concettualizzazione dell’emozione che si lasci integrare negli approcci teorici, con la qua-
le si possa lavorare scientificamente, che permetta di formulare ipotesi precise sull’interazione 
tra linguaggio ed emozione. È necessaria una teoria integrativa che non solo includa tutte le 
componenti del linguaggio, ma che metta sistematicamente in relazione gli aspetti emotivi, 
cognitivi e linguistici e li spieghi nelle loro interfacce». 

21	  Obinu, op. cit., p. 40. 
22	  George Lakoff, Language and Emotion, in «Emotion Review», n. 8 (3), 2016, p. 4.

39Capitolo primo. Le parole degli affetti



any aspect of  the linguistic system that is variable is a candidate for expressing 
affect. In other words, language has a heart as well as a mind of  its own23.

Tuttavia, dall’antichità fino a oggi, non è ancora stato trovato un “vocabola-
rio” universale per esprimere e comprendere razionalmente l’universo passiona-
le e, anzi, i vari tentativi proposti dalle diverse discipline di catalogare i fenomeni 
affettivi e di comprenderli anche da un punto di vista prettamente linguistico 
sembrano essersi intrecciati e sovrapposti complicando ulteriormente il quadro 
generale: «tutti i tentativi di spiegazione, e soprattutto di unificazione, di quel 
variegatissimo mondo costituito dalle passioni spesso conducono a altrettante 
difficoltà, ancora più oscure e allacciate, come quelle relative alla razionalità o 
irrazionalità delle emozioni»24.

Soltanto l’arte può essere considerata una lingua delle passioni universale, in 
quanto capace di esprimere i fenomeni affettivi da parte dell’artista e, al con-
tempo, di avere continue e sempre nuove risonanze affettive anche sui fruitori 
di una determinata opera, che si tratti di un quadro, di un melodramma, di una 
rappresentazione teatrale, di un balletto o di un’opera letteraria.

Va specificato, a tal proposito, che gli affetti sono dotati di una loro mappa 
terminologica con la quale è possibile scorgere i confini della Affektenlehre anche 
nel linguaggio poetico e letterario. Questa mappa terminologica varia però in 
modo significativo a seconda della lingua, tant’è che già Freud parlava di una 
certa «harmlose Nachlässigkeit des Ausdrucks»25, ovvero di una scambiabilità 
di senso tra i vari termini che indicano i moti dell’animo: passioni, affetti, emo-
zioni, sentimenti, umori e altri ancora si declinano diversamente in ogni idioma, 
con una varietà di parole e di sfumature che determina la ricchezza di ogni lin-
gua ma che al contempo impedisce una categorizzazione univoca e universale di 
ciò che viene comunemente chiamata “teoria degli affetti”.

Affekt e Leidenschaft
Nello specifico della lingua tedesca, la quale viene analizzata nel presente studio 
come veicolo di una Gefühlspoetik, è possibile rintracciare una precisa termi-
nologia che ruota intorno al fulcro tematico degli affetti. In primis, appunto, 
Affekt che, come si è visto sopra, può essere considerato un iperonimo al qua-
le le varie discipline attribuiscono sfumature differenti. In generale, Affekt è 
uno stato psicofisico premonitore di sentimenti, sensazioni ed emozioni che 
sopraggiungono successivamente a seconda dei diversi gradi di coinvolgimento 
della ragione e della volontà:

23	  E. Ochs, B. Schieffelin, Language Has a Heart, in «Text», n. 9 (1), 1989, p. 22. 
24	  Ibidem. 
25	  Sigmund Freud, Das Unbewußte (1915), in Gesammelte Werke, Bd. 10, p. 276, trad. it. in Freud, 

Opere complete, Bollati Boringhieri, Torino 2013, p. 3511, https://www.spsonline.it/Corsi/
Agora/Letture_libri/FreudOpere%20complete%20Bollati%20Boringhieri.pdf  (ultimo ac-
cesso 22 maggio 2025): «Innocua negligenza espressiva». 

40 Per una poetica delle emozioni

https://www.spsonline.it/Corsi/Agora/Letture_libri/FreudOpere%20complete%20Bollati%20Boringhieri.pdf
https://www.spsonline.it/Corsi/Agora/Letture_libri/FreudOpere%20complete%20Bollati%20Boringhieri.pdf


Affekte sind [...] Vorstellungen oder Ideen. Allerdings nur solche Ideen, die un-
mittelbar auf  den Willen wirken, indem sie sinnliche Begierde auslösen, und das 
sind vor allem die sogenannten dunklen, undeutlichen beziehungsweise die kon-
fusen Ideen26.

Affekt, in questo senso, è un termine che rimanda al presente e al futuro: da una 
parte è uno stato ancora indefinito di piacere o di dolore riscontrabile nel pre-
sente. Quando il dolore o il piacere vengono elaborati dal corpo e dalla mente, 
passando da uno stato rappresentativo-potenziale a uno stato attivo, allora non 
si parla più genericamente di “affetto” ma di sensazioni, sentimenti ed emozioni 
che prendono forma in una dimensione concreta27.

Nel caso in cui l’affetto permanga in uno stato prerazionale senza mai evolvere 
in azioni o decisioni, allora si può parlare di “passione”, ovvero di Leidenschaft. Il 
termine tedesco, costruito a partire dal verbo leiden (soffrire), evidenzia a livello 
linguistico la natura delle passioni, le quali rimandano a fenomeni affettivi profon-
di ma allo stesso tempo mai del tutto espressi e realizzati attraverso azioni concre-
te. Questo, dunque, genera quel “patire” che sta al centro del vocabolo tedesco. 
Ripensando al saggio cartesiano Le passioni dell’anima precedentemente citato, si 
può tuttavia notare come spesso il termine “passione” venga utilizzato quale sino-
nimo di “affetto” e vocabolo generico a cui ricondurre anche tutti i vocaboli più 
specifici dei diversi moti d’animo che, come sottolinea Freud, eludono una defi-
nizione univoca: «Im gegenwärtigen Zustand unserer Kenntnis von den Affekten 
und Gefühlen können wir diesen Unterschied nicht klarer ausdrücken»28.

Ragionando ora solamente sulla lingua italiana e su quella tedesca, è comun-
que possibile affermare che passione/Leidenschaft non può essere considerata 
sinonimo di affetto/Affekt. Leidenschaft è infatti sì ancora un termine-iperonimo 
che può indicare genericamente diversi fenomeni affettivi, tuttavia, esso aggiun-
ge una importante componente di passività e di sofferenza non ancora presente 
nel più neutro Affekt.

Per una immediata comprensione della natura di ciò che è “passione” rispet-
to ad “affetto”, si pensi al romanzo epistolare goethiano Die Leiden des jungen 
Werthers, interamente costruito intorno alle passioni irrazionali – e per questo 
letali – del protagonista che si erge a personificazione dell’intero movimento 
stürmeriano:

26	  Lehmann, Geschichte der Gefühle, cit., p. 150. «Gli affetti sono [...] rappresentazioni o idee. 
Tuttavia, sono solo quelle idee che hanno un effetto diretto sulla volontà innescando il desi-
derio dei sensi, e queste sono soprattutto le cosiddette idee oscure, vaghe o confuse». 

27	  Cfr. ibidem. 
28	  Freud, Das Unbewußte, cit., p. 277, trad. it. in Freud, Opere complete, Bollati Boringhieri, Torino 

2013, p. 3512, https://www.spsonline.it/Corsi/Agora/Letture_libri/FreudOpere%20com-
plete%20Bollati%20Boringhieri.pdf  (ultimo accesso 22 maggio 2025): «Allo stato attuale del-
le nostre conoscenze degli affetti e dei sentimenti non possiamo esprimere più chiaramente 
questa differenza».

41Capitolo primo. Le parole degli affetti

https://www.spsonline.it/Corsi/Agora/Letture_libri/FreudOpere%20complete%20Bollati%20Boringhieri.pdf
https://www.spsonline.it/Corsi/Agora/Letture_libri/FreudOpere%20complete%20Bollati%20Boringhieri.pdf


Wie oft lull’ ich mein empörtes Blut zur Ruhe, den so ungleich, so unstet hast 
du nichts gesehn als dieses Herz. Lieber! brauch’ ich dir das zu sagen, der du so 
oft die Last getragen hast, mich von Kummer zur Ausschweifung und von süßer 
Melancholie zur verderblichen Leidenschaft übergehen zu sehn? Auch halte ich 
mein Herzchen wie ein krankes Kind; jeder Wille wird ihm gestattet. Sage das 
nicht weiter; es gibt Leute, die mir es verübeln würden29.

In queste poche righe emerge già la forza pervasiva e altalenante della passione 
che, lettera dopo lettera, fa cadere Werther in una sofferenza travolgente e irra-
zionale. Si legge nella lettera del 3 novembre:

Bin ich nicht noch ebenderselbe, der ehemals in alles Fülle der Empfindung he-
rumschwebte, dem auf  jedem Tritte ein Paradies folgte, der ein Herz hatte, eine 
ganze Welt liebevoll zu umfassen? Und dies Herz ist jetzt tot, aus ihm fließen 
keine Entzückungen mehr, meine Augen sind trocken, und meine Sinne, die nicht 
mehr von erquickenden Tränen gelabt werden, ziehen ängstlich meine Stirn zu-
sammen. Ich leide viel, denn ich habe verloren, was meines Lebens einzige Won-
ne war, die heilige, belebende Kraft, mit der ich Welten um mich schuf30.

Dalle parole di Werther si comprende che, a differenza di quanto si possa pen-
sare di primo acchito, la passione – ich leide viel – deriva proprio dalla assenza di 
vere sensazioni e quindi dalla rimozione di una forza affettiva in potenza che, 
per riprendere ancora una volta Freud31, sfocia solo in una pericolosa e dolorosa 
rappresentazione mentale: «Ich kehre in mich selbst zurück, und finde eine Welt! 
Wieder mehr in Ahnung und dunkler Begier als in Darstellung und lebendiger 
Kraft»32. A tal proposito Matthias Luserke scrive che «In [Goethes] Roman geht 
es nicht um körperliches, sondern um psychisches Leiden, um die Innenansicht 

29	  Johann Wolfgang von Goethe, Die Leiden des jungen Werthers (1774), in Werke Kommentare und 
Register. Hamburger Ausgabe in 14 Bänden, Bd. 6, Romane und Novellen I, Beck, München 1982, p. 
10, trad. it. a cura di Enrico Ganni, Einaudi, Torino 2021, p. 9: «Quante volte, per acquietarlo, 
cullo il mio sangue in tumulto, non vedrai mai nulla di più mutevole e insofferente di questo 
mio cuore. Ma non devo dirlo a te, mio caro! A te che tante volte hai sopportato di vedermi 
passare dall’ansia all’euforia, dalla più dolce malinconia alla più nefasta passione. Accudisco 
il mio piccolo cuore come un bambino malato, esaudisco ogni suo desiderio. Ma non dirlo in 
giro, alcuni disapproverebbero». 

30	  Ivi, pp. 84-85. «Non sono forse la stessa persona che allora aleggiava con l’anima ricolma 
di sentimenti, che a ogni passo era affiancata dal paradiso, che aveva un cuore capace di 
abbracciare con amore tutto l’universo? E quel cuore adesso è morto, da lui non sgorga più 
estasi, i miei occhi sono asciutti e i miei sensi, non più confortati da rivitalizzanti lacrime, mi 
contraggono la fronte angustiata. Soffro molto perché ho perso l’unica letizia della mia vita, 
la forza sacra e vivificante grazie alla quale intorno a me creavo mondi», p. 83. 

31	  Cfr. Freud, Triebe und Triebschicksale; Die Verdrängung; Das Unbewußte, in Gesammelte Werke, Bd. 
10, cit.

32	  Goethe, Die Leiden des jungen Werthers, cit., p. 13. «Torno a scrutare in me stesso e trovo un 
universo! Fatto a sua volta più di presentimenti e oscuri desideri che non di manifestazioni 
concrete e forza attiva», p. 12. 

42 Per una poetica delle emozioni



eines leidenden Subjekts der Aufklärung, das mit den Bändigungszwängen der 
Gesellschaft nicht mehr zu Rande kommt»33.

Werther è lo Schwärmer, l’esaltato che vive la propria vita rincorrendo espe-
rienze sempre nuove e dunque consumando sempre l’attimo, esattamente come 
fa la natura con le proprie creazioni. Se Kant contrapponeva alle leggi mo-
rali il cielo stellato sopra di sé34 quale inequivocabile simbolo di libertà, ora 
Werther contrappone agli ideali convenzionali di amore, amicizia e religione i 
propri sentimenti che sono sfacciatamente slegati da tutto ciò che può essere 
convenzionale. Scrive ancora Luserke che uno scopo comune a tutta la lette-
ratura degli Stürmer è una «Befreiung des Individuums von den Zwängen der 
Vergesellschaftung» insieme a una «Emanzipation der Leidenschaften»35 che 
vediamo realizzata nella personalità wertheriana. Questa spinta emancipatoria 
figlia dello Sturm und Drang diventa infatti visibile e concreta nell’eroe del ro-
manzo, il ganzer Mensch che parla «aus ganzem Herzen»36, dando libero sfogo ai 
propri sentimenti che lo portano sull’orlo della pazzia. Il fatto che i suoi senti-
menti non vengano però compresi e accettati a livello sociale diviene la causa 
principale di quel dolore interiore – Leidenschaft –, quella Krankheit zum Tode che, 
alla fine, lo porterà al suicidio:

“Die menschliche Natur”, fuhr ich fort, “hat ihre Grenzen: sie kann Freude, Leid, 
Schmerzen bis auf  einen gewissen Grad ertragen und geht zugrunde, sobald der 
überstiegen ist.” […] “Sich den Menschen an in seiner Eingeschränktheit, wie 
Eindrücke auf  ihn wirken, Ideen sich bei ihm festsetzen, bis endlich eine wach-
sende Leidenschaft ihn aller ruhigen Sinneskraft beraubt und ihn zugrunde rich-
tet. [...] “Der Mensch ist Mensch, und das bißchen Verstand, das einer haben mag, 
kommt wenig oder nicht in Anschlag, wenn Leidenschaft wütet und die Grenzen 
der Menschheit einen drängen”37.

Le parole di Werther, intrise di una passione febbrile e sofferta, possono essere 
allora considerate come una traduzione letteraria fedele e incisiva di quanto è 
Leidenschaft nella mappa terminologica degli affetti che si sta delineando.

33	  Luserke, Sturm und Drang, cit., p. 132. «Il romanzo di Goethe non parla di sofferenza fisica ma 
psicologica, della visione interiore di un soggetto sofferente della Aufklärung che non viene 
più a capo delle costrizioni della società». 

34	  Cfr. Immanuel Kant, Kritik der praktischen Vernunft (1781), Holzinger, Berlin 2013. 
35	  Luserke, Sturm und Drang, cit., p. 130. «Liberazione dell’individuo dalle costrizioni della socia-

lizzazione», «Emancipazione delle passioni». 
36	  Ibidem. 
37	  Ivi, pp. 48-50. «La natura umana, proseguii, ha i suoi limiti, può sopportare gioia, dolore, 

sofferenze solo sino a un certo limite, e soccombe non appena questo viene superato. […] 
Considera l’essere umano nella sua limitatezza, considera come agiscono su di lui le impres-
sioni, come si sedimentano in lui le idee, sino a che una passione sempre più intensa lo priva 
di ogni capacità di discernimento e infine lo annienta. […] Un uomo è un uomo, e quel tanto 
di raziocinio che uno può avere, incide poco o punto quando imperversa la passione, quando 
ad angustiare sono i limiti della natura umana», pp. 46-47, 49. 

43Capitolo primo. Le parole degli affetti



Empfindung e Gefühl
Per addentrarci con consapevolezza tra le parole degli affetti e successivamente 
nell’analisi della poetica stürmeriana, è necessario ora comprendere appieno la 
differenza tra Empfindung (sensazione) e Gefühl (sentimento). La differenza che 
sussiste tra i due termini è, in questo caso, una questione di direzione.

Il termine tedesco Empfindung deriva dal verbo empfinden, che significa “pro-
vare”, “sentire”. Empfindung è la sensazione che si prova a livello corporeo a se-
guito di uno stimolo esterno. Rispetto alla mappa terminologica degli affetti, 
Empfindung è dunque soprattutto il risultato di input esterni che agiscono sul 
corpo per poi essere razionalizzati e interiorizzati. Al contrario, Gefühl – ovvero 
“sentimento” – è generato da un movimento inverso. Fühlen può essere tradotto 
in italiano “sentire” tanto quanto empfinden, tuttavia, i due verbi non possono es-
sere considerati sinonimi in quanto il “sentire” del primo verbo nasce dall’inte-
riorità per poi eventualmente esprimersi verso l’esterno attraverso gesti, parole 
e forme artistiche. Anche il Gefühl coinvolge al contempo corpo e mente, ma se 
la Empfindung parte dal corpo per poi raggiungere la mente, il Gefühl compie il 
movimento inverso, stando così a indicare un “sentimento” profondo, interio-
rizzato e rielaborato a livello soggettivo:

Das Gefühl bezeichnet eine notwendige und unhintergehbare, stets gegenwärtige 
passive Modification der Seele. So wird das Gefühl fundamental, und zwar so sehr, 
dass Leben ohne Gefühl, so wie Bewußtsein ohne Selbstgefühl, ganz unmöglich 
erschien. Gefühle beschreiben so die Selbstreferenz, die bei jedem Akt der Fremd-
referenz notwendig mitläuft; letztlich sind alle unsere Gefühle Selbstgefühle38.

Il Gefühl è già una profonda soggettivazione di un Affekt e, proprio per que-
sta ragione, richiude in sé una grande potenzialità espressiva: «Gefühle sind 
subjektiv erlebte Bewusstseinszustände mit einem bewertenden Inhalt»39.

L’espressione di sensazioni e sentimenti è il fine ultimo delle opere letterarie, 
anche se talvolta questi rimangono impliciti e tessono in modo silente una fitta 
rete di parole e dettagli stilistici volti a creare una vera e propria testualità del senti-
mento, ovvero quella Gefühlstextualität che si farà emergere in seguito analizzando 
i testi del corpus. Ciò è particolarmente evidente nella letteratura tedesca di fine 
Settecento, che origina da un periodo storico-culturale dove sensazioni e senti-
menti cercano nuove vie – artistiche, poetiche – per essere espressi con libertà. 
Afferma Johannes Lehmann:

38	  Lehmann, op. cit., p. 150. «Il sentimento denota una modificazione passiva dell’anima, neces-
saria e ineludibile, sempre presente. Così il sentimento diventa fondamentale, tanto che la vita 
senza sentimento, così come la coscienza senza la consapevolezza di sé, sembrava del tutto 
impossibile. I sentimenti descrivono quindi l’autoreferenza che accompagna necessariamente 
ogni atto di referenza estranea; in definitiva, tutti i nostri sentimenti sono autoreferenziali». 

39	  Schwarz-Friesel, cit., p. 286. «I sentimenti sono stati di coscienza esperiti soggettivamente 
con un contenuto valutativo». 

44 Per una poetica delle emozioni



Wenn heutige neurophysiologische Emotionstheoretiker Gefühle als angeborene 
Reiz-Reaktions-Schemata fassen oder einige Kognitionstheoretiker sie mit einer uni-
versalen Grammatik von Propositionen erklären, dann überspringen sie gerade jenes 
Psychische beziehungsweise Emotionale, das im Begriff  des Gefühls am Ende des 18. 
Jahrhunderts diskursiv produziert wurde. Es ist gerade diese individuelle, subjektive Ge-
schichtlichkeit der Gefühle selbst, die diese – im Wechselspiel von Wahrnehmung und 
Ausdruck – zur Basis der Erfindung der Geschichtlichkeit des Menschen selbst macht40.

Più in particolare, Empfindung e Gefühl sono anche i nuclei centrali rispettiva-
mente di due momenti culturali e letterari della Germania del XVIII secolo: 
la Empfindsamkeit e lo Sturm und Drang. Il termine Empfindsamkeit, letteralmente 
“sensibilità”, designa il periodo culturale che si sviluppa in Germania soprat-
tutto negli anni Sessanta-Settanta del Settecento, caratterizzato da una nuova 
estetica basata sull’espressione di quei fenomeni affettivi repressi e inespressi 
dal razionalismo illuminista e pian piano riportati alla luce, benché in una forma 
ancora confinata entro precisi limiti, dal movimento pietista41. Come si appro-
fondirà in particolare nella seconda parte del volume, la cultura tedesca sette-
centesca inizia a riconoscere il profondo valore antropologico della sfera degli 
affetti, non più considerata in netta contrapposizione alle facoltà razionali. La 
capacità di “sentire” – empfinden, fühlen – non viene più criticata come atteggia-
mento passivo e peccaminoso, portatore di Leiden e Leidenschaft, ma viene anzi 
considerata il fondamento dell’amore, dell’amicizia, della compassione e una 
componente imprescindibile della capacità immaginativa.

Inoltre, dalla Empfindsamkeit allo Sturm und Drang si può riscontrare, attraverso 
una lettura attenta delle opere letterarie del periodo in questione, il graduale in-
tensificarsi di una rete terminologica riconducibile alla teoria degli affetti. Parole 
come Herz, Seele, Empfindung, Gefühl, fühlen, empfinden insieme ad altre ricorrono 
sempre più di frequente tra gli scritti degli autori del tempo, fino a creare un 
tessuto poetico – Textur – volto a veicolare in modo nuovo i moti d’animo che 
caratterizzano la natura umana:

Gefühle sind nicht mehr begrifflich, sondern allenfalls narrativ zu erfassen. Das 
Problem, dass “wir die Affekte zwar nicht ohne Sprache, aber auch nicht durch sie 
verstehen können, ist ein prinzipielles Problem, an dem sich vor allem die (indivi-
dualistische) kulturelle Moderne abgearbeitet hat” (Fink-Eitel 1986, p. 539). Und 
das hat sie insbesondere auch im Medium der Literatur getan42.

40	  Ivi, p. 151. «Quando gli odierni neurofisiologi teorici delle emozioni intendono i sentimenti 
come schemi innati di stimolo-risposta o alcuni teorici cognitivi li spiegano con una gram-
matica universale di proposizioni, ignorano proprio quel lato psichico o emotivo che è stato 
prodotto discorsivamente nel concetto di sentimento alla fine del XVIII secolo. È proprio 
questa storicità individuale e soggettiva dei sentimenti stessi che li rende – nell’interazione tra 
percezione ed espressione – la base per l’invenzione della storicità degli esseri umani stessi». 

41	  Cfr. Gerhard Kaiser, Aufklärung, Empfindsamkeit, Sturm und Drang, UTB, Stuttgart 2007.
42	  Lehmann, op. cit., p. 152. «I sentimenti non devono più essere compresi concettualmen-

te, semmai narrativamente. Il problema che “non possiamo comprendere gli affetti senza il 

45Capitolo primo. Le parole degli affetti



La teoria degli affetti diviene così testo letterario, da intendersi in senso etimo-
logico come textus, un vero e proprio tessuto di parole ricorrenti e riconduci-
bili alla mappa terminologica che si sta delineando nel presente capitolo. La 
Empfindsamkeit e lo Sturm und Drang sono in questo senso due periodi privilegiati 
per scorgere la Gefühlstextualität, in quanto periodi dove prima la Empfindung poi 
il Gefühl divengono parole chiave con le quali scorgere il profilo del ganzer Mensch. 

Esempio eloquente è ancora una volta il Werther, nel quale il protagonista 
esprime il proprio mondo interiore (Innenwelt) animato da sensazioni e senti-
menti che, proprio perché non riescono a essere propriamente espressi e liberati 
attraverso azioni concrete, si trasformano infine in passioni letali. Il mondo 
esterno (Umwelt) agisce su Werther, che percepisce e rielabora intimamente gli 
stimoli provenienti dalla natura, dal contesto sociale e, soprattutto, dall’amore 
represso e trattenuto per Lotte:

Guter Gott! blieb da eine einzige Kraft meiner Seele ungenutzt? Konnt’ ich nicht 
vor ihr das ganze wunderbare Gefühl entwickeln, mit dem mein Herz die Natur 
umfaßt? War unser Umgang nicht ein ewiges Weben von der feinsten Empfin-
dung, dem schärfsten Witze, dessen Modifikationen, bis zur Unart, alle mit dem 
Stempel des Genies bezeichnet waren?43

Il «prodigioso sentimento»44 si fa così «Vermittlungsrelais zwischen Innen und 
Außen»45, diventando il punto di contatto tra autore e lettore. Una lettura del 
Werther alla luce della teoria degli affetti evidenzia come la fitta tessitura di voca-
boli ed elementi stilistici riconducibili alla sfera delle sensazioni e dei sentimenti 
renda il romanzo epistolare goethiano uno spazio narrativo dove i lettori omo- 
ed eteroevi riescono a rispecchiarsi per riconoscersi in quelle stesse sensazioni e 
in quei profondi sentimenti minuziosamente riferiti da Werther. Si leggano a tal 
proposito le parole di Friedrich Theodor Vischer:

Die Kämpfe des Geistes, des Gewissens, die tiefsten Krisen der Überzeugung, 
der Weltanschauung, die das bedeutende Individuum durchläuft, vereinigt mit den 
Kämpfen des Gefühlslebens: dies sind die Konflikte, die Schlachten des Romans46.

linguaggio, ma non possiamo nemmeno comprenderli attraverso il linguaggio, è un problema 
di principio su cui ha lavorato soprattutto la modernità culturale (individualista)” (Fink-Eitel 
1986, p. 539). E lo ha fatto soprattutto anche nel medium della letteratura». 

43	  Goethe, Die Leiden des jungen Werthers, cit., p. 12. «Buon Dio, restava forse inutilizzato anche 
un solo frammento della mia forza vitale, con lei non potevo forse svelare tutto quel pro-
digioso sentimento con il quale il mio cuore abbraccia la natura, non era il nostro legame 
un’infinita tessitura di raffinate sensazioni, di acuta intelligenza, le cui manifestazioni anche 
più eccessive avevano tutte il sigillo della genialità?», pp. 10-11.

44	  Goethe, I dolori del giovane Werther, traduzione a cura di Enrico Ganni, Einaudi, Torino 2021, p. 10. 
45	  Lehmann, op. cit., p. 153. «Mezzo intermediario tra interno ed esterno».
46	  Friedrich Theodor Vischer, Ästhetik oder Wissenschaft des Schönen (1846), Bd. 6: Kunstlehre, 

Die Dichtkunst, Olms, Hildesheim 1975, p. 181 (corsivo mio). «Le lotte dello spirito, della 

46 Per una poetica delle emozioni



Il filosofo e poeta tedesco aggiunge inoltre che il Gefühl è «eine ungleich tiefere 
Form des Seelenlebens als das Bewußtsein, indem es die objektive Welt in das 
innere Leben des Selbst und dessen einfache Idealität verwandelt»47. Anche in 
letteratura, quindi, si attiva una connessione emotiva tra il testo e il lettore, il quale 
percepisce, vive ed esperisce lo stesso Gefühl descritto sulla pagina, dando vita 
a quel fenomeno cognitivo che oggi le neuroscienze dimostrano essere attivato 
dai neuroni specchio: l’empatia.

Einfühlung
Continuando a creare una legenda terminologica con la quale poter meglio de-
finire la teoria degli affetti e rileggere attraverso quest’ottica i testi della lettera-
tura stürmeriana, un altro termine fondamentale e subito collegato a Gefühl è 
Einfühlung, in italiano “empatia”.

La parola deriva dal greco antico εμπάθεια (empátheia), a sua volta composta 
da en-, “dentro”, e pathos, “sofferenza” o “sentimento”48. Il termine veniva usato 
soprattutto nel contesto teatrale per indicare il rapporto emozionale di parteci-
pazione che legava l’autore-cantore al suo pubblico, e oggi lo stesso concetto è 
stato ripreso e dimostrato nell’ambito della neuroestetica49. Rimanendo nell’am-
bito estetico, e più in particolare in quello delle arti figurative, si può rintracciare 
anche l’origine del termine tedesco Einfühlung, utilizzato per la prima volta alla 
fine dell’Ottocento dal filosofo Robert Vischer, figlio di Friedrich Theodor, 
per indicare la capacità della fantasia umana di cogliere il valore simbolico della 
natura. Vischer voleva indicare con questo termine composto (Ein-fühlung) la 
capacità di sentire dentro, ovvero di percepire la natura esterna come interna e di 
percepire i suoi effetti – Gefühle – sul corpo50.

La stessa idea, benché ancora non espressa attraverso un singolo vocabolo, 
è da rintracciarsi già nel Settecento, e più in particolare nel pensiero di Johann 
Gottfried Herder, il quale secondo Michele Cometa51 introduce una nuova ca-

coscienza, le più profonde crisi della convinzione, della visione del mondo che attraversa 
l’individuo illustre, unite alle lotte della vita emotiva: questi sono i conflitti, le battaglie del 
romanzo».

47	  Ivi, Bd. 5: Kunstlehre: Die Musik, p. 5. «Una forma della vita dell’anima infinitamente più pro-
fonda della coscienza, nella quale il mondo oggettivo si trasforma nella vita interiore del Sé e 
nella sua semplice idealità». 

48	  Cfr. Andrea Pinotti, Empatia. Storia di un’idea da Platone al postumano, Laterza, Roma-Bari 2011. 
49	  Cfr. Gallese, Embodied Simulation. Its Bearing on Aesthetic Experience and the Dialogue Between 

Neuroscience and the Humanities, in «Gestalt Theory», Vol. 41, n. 2 (2019), pp. 113-128. Per esem-
pio, si pensi allo studio di Vittorio Gallese e Michele Guerra sul coinvolgimento empatico dello 
spettatore al cinema, comprovato a livello scientifico dall’attivazione dei neuroni specchio (cfr. 
Gallese, Guerra, Lo schermo empatico. Cinema e neuroscienze, Raffaello Cortina, Milano 2015).

50	  Cfr. Robert Vischer et al., Empathy, Form, and Space: Problems in German Aesthetics, 1873-1893, 
Getty Center for the History of  Art and the Humanities, Los Angeles 1994. 

51	  Michele Cometa, Il paradigma estetico dell’antropologia di Johann Gottfried Herder, in B. Accarino (a cura 
di), Ratio Imaginis: Uomo e mondo nell’antropologia filosofica, Ponte alle Grazie, Firenze 1991, pp. 67-76.

47Capitolo primo. Le parole degli affetti



tegoria: l’estetica antropologica. Nel 1778 Herder pubblica Plastik52, un saggio 
interamente dedicato all’arte della scultura che però, a una lettura attenta, si ri-
vela al contempo una perfetta sintesi di riflessioni estetiche e antropologiche: al 
centro della riflessione artistica sulla scultura, e per esteso anche sull’architettu-
ra, Herder non pone infatti un’idea oggettiva di bellezza e di forma ideale, come 
era invece secondo i canoni dell’arte classica esposti qualche decennio prima 
da Winckelmann53. Herder pone invece al centro delle sue riflessioni il sogget-
to con il suo Gefühl, quell’insieme di sentimenti ed emozioni che si biforcano 
dando luogo da una parte al sentire tattile, al toccare, dall’altra a una dimensione 
intersoggettiva da essa implicata, ovvero quella del Mit-fühlen, il “sentire con”, 
che in italiano potrebbe ricondurre al verbo “simpatizzare”.

Tornando ora all’Ottocento, successivamente a Vischer, il termine viene ri-
preso dal filosofo e psicologo Theodor Lipps, che lo utilizza per indicare l’at-
titudine al sentirsi in armonia con l’altro, cogliendone i sentimenti, le emozioni 
e gli stati d’animo più nascosti54. Lipps in questo senso interiorizza il significato 
della Einfühlung, inaugurando così quanto oggi siamo soliti designare con “em-
patia”, significante ormai sganciato dalla sua origine strettamente legata all’am-
bito estetico.

Un passaggio fondamentale tra questa concezione lippsiana e le odierne ri-
cerche in ambito neuroscientifico intorno al concetto di empatia è rappresen-
tato dall’opera di Edith Stein, filosofa allieva di Edmund Husserl, che dimo-
stra come il fenomeno della Einfühlung sia radicato nell’esperienza corporea del 
Leib55. Questa tesi si basa sull’idea di una unità psicofisica dell’uomo che mette 
in relazione prima il proprio corpo con la propria “anima” – intesa aristoteli-
camente come sede di pensieri, sentimenti ed emozioni –, poi il proprio Fühlen 
con quello degli altri, evidenziando così la fondamentale relazione tra i due con-
cetti di empatia e alterità. Secondo Stein infatti, la capacità dello Hineinfühlen, già 
intuita dagli antichi greci e poi ripresa da Vischer, è da ricondurre in primis alla 
corrispondenza tra fenomeni fisici e psichici che si sviluppano nell’Io, ovvero 
nell’individuo dotato di corpo e mente che si riflette inevitabilmente in un con-
testo plurale composto da tante individualità, le quali sono in grado di sentirsi le 
une con le altre ed entrare così in relazione.

Più avanti nel Novecento, più precisamente negli anni Novanta, l’intuizione 
di Edith Stein è stata dimostrata a livello sperimentale grazie alla scoperta dei 

52	  Herder, Plastik (1778), in Sämmtliche Werke [in 44 Bänden], hrsg. von Bernhard Suphan, 
Weißmannsche Buchhandlung, Berlin 1892, Bd. 8, pp. 1-87, trad. it. a cura di Elena Agazzi, 
in Herder. Saggi del primo periodo (1765-1787), Bompiani, Milano 2023, pp. 561-781.

53	  Cfr. Johann Joachim Winckelmann, Gedanchen über die Nachahmung der griechischen Werke in der 
Malerai und Bildhauerkunst (1756), G. J. Goschen’sche Verlagshandlung, Stuttgart 1885.

54	  Cfr. Theodor Lipps, Einfühlung, innere Nachahmung und Organenempfindung, W. Engelmann, 
Leipzig 1903. 

55	  Cfr. Edith Stein, Zum Problem der Einfühlung, Buchdruckerei des Waisenhauses, Halle 1917, 
trad. it. a cura di Michele Nicoletti, Il problema dell’empatia, Franco Angeli, Milano 1992. 

48 Per una poetica delle emozioni



neuroni specchio da parte del gruppo di ricerca parmense guidato da Giacomo 
Rizzolatti. Come spiega Vittorio Gallese, i mirror neurons rappresentano infatti 
il sostrato neurale dell’empatia, in quanto permettono di mappare sullo stesso 
substrato nervoso azioni eseguite ed osservate, sensazioni ed emozioni esperite 
personalmente ed osservate negli altri56. Secondo questa interpretazione neuro-
scientifica, la Einfühlung è dunque la capacità di creare uno spazio «noi-centrico»57 
basato su una simulazione incarnata indotta dall’attività dei neuroni specchio. Le 
neuroscienze hanno pertanto dimostrato quanto già sosteneva Stein, ovvero 
che anche il fenomeno dell’empatia è radicato nel corpo e più precisamente 
nel dialogo tra diversi corpi che entrano – in primis a livello sensomotorio – in 
relazione tra loro. Scriveva Dante nel Canto IX del Paradiso: «Già non attendere’ 
io tua dimanda / s’io m’intuassi, come tu t’inmii»58. Questo verso dantesco, più 
precisamente le due invenzioni verbali intuarsi e inmiarsi, racchiudono l’essenza 
di un concetto basilare, dimostrato dalle neuroscienze, ovvero che l’empatia è la 
capacità di stabilire un legame interpersonale a livello fisico e mentale che dà ac-
cesso alla comprensione immediata delle azioni, sensazioni ed emozioni altrui. 
In sintesi, gli studi sui neuroni specchio e sulla embodied simulation provano in 
laboratorio l’intuizione di Stein: l’intersoggettività si basa sulla intercorporeità. 

Le odierne ricerche in ambito neuroestetico stanno peraltro dimostrando 
come l’accezione originale del termine “empatia”, ripresa anche nel pensiero 
estetico herderiano, fosse già del tutto pertinente: 

Il nostro guardare al mondo va concepito come un processo attivo, multiforme, 
in cui il cosiddetto «mondo esterno» implica l’inerenza relazionale pragmatica di 
chi lo guarda. Guardare il mondo implica una nozione multimodale della visione, 
cui partecipano anche sensi come il tatto e che coinvolge la sfera emozionale, il 
tutto guidato dalla fondamentale natura pragmatica della relazione intenzionale. 
Ciò risulta ancora più vero, se possibile, quando l’oggetto della nostra relazione 
intenzionale è l’oggetto artistico59.

Dalle prime attestazioni del termine empátheia fino all’odierna visione neuro-
scientifica del fenomeno empatico, Einfühlung è allora un sentire dentro, un sentire 
con, radicato nella natura psicofisica e al contempo intersoggettiva dell’essere 
umano. Al centro di questa esperienza – e al centro del termine tedesco – c’è di 
nuovo il Gefühl, un sentimento che si dispiega tra corpo e mente e che, se inteso 
herderianamente come il risultato di un hinein fühlen, può diventare un sentire 
collettivo e dunque anche un’invisibile ma efficace chiave di lettura dell’alterità. 

56	  Cfr. Gallese, La molteplice natura delle relazioni interpersonali: la ricerca di un comune meccanismo neu-
rofisiologico, cit. 

57	  Cfr. ibidem. 
58	  Dante, Par. IX, vv. 80-81. 
59	  Gallese, Corpo e azione nell’esperienza estetica. Una prospettiva neuroscientifica, cit., p. 254. 

49Capitolo primo. Le parole degli affetti



Emotion
Tra i termini che disegnano la mappa lessicale della teoria degli affetti, di fianco 
a Empfindung e Gefühl compare anche Emotion – fedele corrispettivo dell’italiano 
“emozione” –, termine complesso e dai confini sfumati che tuttavia rappresenta 
oggi, nelle humanities e nelle hard sciences, un tema di fervido e crescente interesse, 
tanto da poter parlare di una vera e propria «emotive Wende»60. 

Il termine Emotion è un adattamento dal francese émotion, che deriva a sua 
volta dal verbo émouvoir e dal latino motio, documentabile a partire circa dalla 
metà del secolo XVII. Nelle prime attestazioni, il termine indicava generica-
mente un “tumulto”, un “movimento”, e assunse gradualmente nel tempo il 
significato attuale di “reazione” o di “stato affettivo”61. Tuttavia, come osserva 
Pia Campeggiani, nonostante le emozioni abbiano ormai invaso gli ambiti più 
disparati, dai film di animazione alla filosofia, dai laboratori di neuroscienze 
alla ricerca accademica in ambito letterario, non esiste ancora una definizione 
condivisa del termine. Questo perché, in realtà, non c’è un accordo su cosa ef-
fettivamente sia un’emozione62. Secondo James Russel, questo mancato accordo 
si delinea come un vero e proprio “scandalo”. Al tempo stesso, sempre secondo 
Russel, la “scandalosa” mancanza di una definizione condivisa non è da con-
siderare come un ostacolo alla comprensione di ciò che è “emozione”, bensì 
come un suo particolare e curioso tratto caratterizzante63. Sulla base di questa 
intrinseca non-definizione, è necessario tuttavia cercare di abbozzare almeno dei 
confini possibili del termine Emotion.

Innanzitutto, se i termini Empfindung e Gefühl rimandavano in primis alla sfera 
semantica del sentire, Emotion rimanda – come da etimologia – alla sfera seman-
tica del movimento: E-motion. Come si vedrà in maniera particolareggiata nei pros-
simi capitoli, tale movimento è da intendersi come un fenomeno riguardante il 
corpo e la mente insieme, dove questa volta, rispetto a sensazioni e sentimenti, 
proprio la componente cognitivo-razionale gioca un ruolo fondamentale. Senza 
entrare ancora nel dettaglio delle diverse interpretazioni e definizioni, che nel 
corso dei secoli si sono sovrapposte determinando l’attuale complessità del ter-
mine, si può affermare che, in generale, Emotion è il risultato di una «rete di 
interazioni corporee, pratiche e valutative»64. Il vocabolario Treccani definisce 
infatti la parola “emozione” come «impressione viva, turbamento, eccitazio-
ne»65. Tuttavia, aggiunge subito che «in psicologia, il termine indica generica-

60	  Schwarz-Friesel, cit., p. 282. 
61	  Pia Campeggiani, Introduzione alla filosofia delle emozioni, Clueb, Bologna 2021, pp. 14-17. 
62	  Cfr. ivi, p. 15. 
63	  Cfr. James Russel, Introduction to Special Section: on Defining Emotion, in «Emotion Review», n. 

4/4 (2012), p. 337. 
64	  Campeggiani, op. cit., p. 27. 
65	  https://www.treccani.it/vocabolario/emozione_res-6b5bee4d-001a-11de-9d89-0016357e-

ee51/ (ultimo accesso 22 maggio 2025). 

50 Per una poetica delle emozioni

https://www.treccani.it/vocabolario/emozione_res-6b5bee4d-001a-11de-9d89-0016357eee51/
https://www.treccani.it/vocabolario/emozione_res-6b5bee4d-001a-11de-9d89-0016357eee51/


mente una reazione complessa» in cui entrano in gioco «variazioni fisiologiche 
a partire da uno stato omeostatico di base» nonché «esperienze soggettive va-
riamente definibili (sentimenti), solitamente accompagnate da comportamenti 
mimici»66. Secondo queste prime e generiche definizioni, Emotion è il risultato di 
una complessa e composita rielaborazione soggettiva di Empfindungen, Gefühle e 
di altre possibili forme di Affekte.

Nel termine “emozione” sono presenti contemporaneamente tutte le ac-
cezioni dei termini precedenti – affetto, passione, sensazione, sentimento –, 
tuttavia, viene aggiunta una componente fondamentale che rende la Emotion 
qualcosa di molto diverso, per esempio, da un Affekt o da una Empfindung: la 
componente razionale. Infatti, lungi dall’essere mere passioni irrazionali e in-
controllabili che perturbano la ragione67, le emozioni sono fenomeni affettivi 
complessi che si dispiegano al contempo a livello fisiologico e cognitivo.

Se è possibile immaginare una linea lungo la quale disporre i termini appena 
spiegati, Emotion si colloca all’estremo opposto rispetto ad Affekt: se l’“affetto” 
è uno stato psicofisico ancora lontano dalla sfera della razionalità, una “emo-
zione” invece è lo stadio più avanzato di quella energia iniziale, risultato di una 
profonda rielaborazione cognitiva soggettiva e calata sempre anche in una di-
mensione inter-soggettiva. Attraversando Affekt, Leidenschaft, Empfindung, Gefühl 
e Einfühlung, Emotion è allora lo stadio più complesso dei fenomeni affettivi, il 
punto di sintesi e di un possibile equilibrio tra il corpo e la mente.

Leib e Körper; Seele e Geist
Prima di addentrarsi con più precisione nel complesso mondo delle emozioni, 
è necessario aggiungere alla legenda dei termini chiave altri quattro lemmi: Leib, 
Körper, Seele e Geist. 

Nella lingua italiana, la diade più frequente è senz’altro quella di corpo e mente, 
benché si riscontri anche con una certa frequenza la variante corpo e anima. La 
lingua tedesca ricalca piuttosto fedelmente queste diadi, aggiungendo una cer-
ta componente di precisione linguistica non riscontrabile in italiano. La lingua 
tedesca usa infatti due diversi termini per indicare l’italiano “corpo”: “Körper” 
e “Leib”. Inoltre, come si vedrà a breve, anche il termine “Geist” ha diverse 
accezioni e sfumature semantiche sovrapponibili in parte a ciò che in italiano è 
“mente”, “anima”, e anche “spirito”. Si rende dunque necessaria una precisa de-
finizione di tutti questi termini, fondamentali sia nella odierna riconsiderazione 
neuroscientifica della teoria degli affetti sia nell’antropologia letteraria tedesca di 
fine Settecento, con particolare riferimento al cosiddetto «Körper-Seele-Problem»68. 

La sottile ma importante distinzione tra Leib e Körper, già presente nel 
Settecento, viene articolata con particolare precisione all’inizio del XX secolo 

66	  Ibidem. 
67	  Cfr. Cartesio, Meditazioni metafisiche, cit.
68	  Luserke, Handbuch Sturm und Drang, cit., p. 31. 

51Capitolo primo. Le parole degli affetti



nelle riflessioni filosofiche di Max Scheler e di Edmund Husserl. Nel formali-
smo scheleriano è infatti rintracciabile una prima e fondamentale distinzione 
– dapprima fenomenologica poi terminologica – inerente a questi significanti. 
La prima esplicita distinzione fra Leib e Körper compare in un articolo intitolato 
Über Selbsttäuschungen (1912), mentre l’elaborazione più organica e approfondita 
sulla fenomenologia della corporeità è da rintracciarsi nella seconda parte di 
Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik del 191669. Tuttavia, una 
riflessione sul legame tra la corporeità e una fenomenologia della vita risale già 
agli anni 1908-1909, quando Scheler pubblica il manoscritto Biologie-Vorlesung. 
Già in questo scritto il filosofo afferma che il corpo, per essere considerato un 
essere vivente (Lebewesen), deve essere integrato in un ambiente (Umwelt)70. Di qui 
la distinzione tra “Leib” e “Körper”: Leib indica il “corpo” inteso come un es-
sere che vive e sente l’ambiente che lo circonda; Körper indica invece un “corpo” 
come mero oggetto fisico, inteso per le sue caratteristiche materiali e inanimate. 
Afferma Scheler:

Nicht also die Identität desselben «Leibes», der dem inneren und dem äußeren Be-
wußtsein – wie wir sagen wollen, hier als «Leibseele», dort als «Leibkörper» – gegeben 
ist, müssen wir lernen! […] Er fundiert, oder seine unmittelbare Totalwahrnehmung 
fundiert sowohl die Gegebenheit Leibseele wie die Gegebenheit Leibkörper. Und 
eben dieses fundierende Grundphänomen ist «Leib» im strengsten Wortsinne71.

In questo senso, il Leib scheleriano rimanda al bíos aristotelico, in quanto punto 
di contatto tra una dimensione biologica e una dimensione psichica, tra l’esterno 
– Körper – e l’interno, dove gli stimoli provenienti dalla Umwelt vengono rielabo-
rati a livello soggettivo e individuale designando l’unicità e la vitalità di ciò che è 
Leib rispetto a Körper. Nel primo termine, in sintesi, risiede secondo Scheler la 
capacità dell’essere umano di dare un significato proprio agli stimoli provenienti 
dall’ambiente fisico e sociale che lo circonda. Per fare di nuovo un paragone con 
il pensiero di Aristotele, si può affermare che zoé sta a Körper come bíos sta a Leib.

La stessa distinzione tra i due termini si può rintracciare nel pensiero che 
Husserl espone nelle Ideen, dove il Leib non è una cosa o un oggetto tra altri 

69	  Cfr. Max Scheler, Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik (1913), in Id., Il forma-
lismo nell’etica e l’etica materiale dei valori, a cura di R. Guccinelli, Bompiani, Milano 2013, testo 
tedesco a fronte, pp. 775-821.

70	  Cfr. Scheler, Schriften aus dem Nachlaß V (1957), in Gesammelte Werke, Bd. 14, Bouvier, Bonn 
2000, p. 271. 

71	  Scheler, Der Formalismus, cit., p. 778. «Non dobbiamo imparare, dunque, l’identità dello stesso 
“corpo-vivo”! Di quel corpo che è dato – vorremo dire – alla coscienza interna ed esterna: 
come “anima-del-corpo-vivo”, in un caso, e “corpo-fisico-vivente”, nell’altro. […] Esso fon-
da, o meglio, l’immediata percezione, intesa in senso olistico, che possiamo averne, fonda 
sia la datità dell’anima del nostro corpo-vivo, sia la datità del nostro corpo-fisico in quanto 
corpo-animato. Ed è precisamente questo fenomeno originario, il fenomeno di una doppia 
fondazione, a costituire il “corpo-vivo” nell’accezione più rigorosa del termine», p. 779.

52 Per una poetica delle emozioni



oggetti del mondo esterno, ma ciò che l’individuo può in qualche modo coman-
dare attraverso la forza di volontà e attraverso la propria soggettiva interpreta-
zione del mondo esterno72. Analogamente a Scheler, anche Husserl attribuisce 
al termine Leib una accezione di vitalità che lo distingue dall’inanimato e deter-
ministico Körper, regalando al primo termine la possibilità di designare la libertà 
e l’unicità insite in ogni essere vivente:

Unter den eigenheitlich gefaßten Körpern dieser Natur finde ich dann in einziger 
Auszeichnung meinen Leib, nämlich als den einzigen, der nicht bloßer Körper ist, 
sondern eben Leib, das einzige Objekt innerhalb meiner abstraktiven Weltsicht, 
dem ich erfahrungsgemäß Empfindungsfelder zurechne, obschon in verschiede-
nen Zugehörigkeitsweisen […], das einzige, in dem ich unmittelbar schalte und wal-
te, und insonderheit walte in jedem seiner Organe73. 

Oltre che nel pensiero fenomenologico novecentesco, questa distinzione tra i due 
termini tedeschi con cui traduciamo l’italiano “corpo” è da ricondurre anche, e 
più semplicemente, alla stessa origine etimologica dei due vocaboli. Körper deriva 
dal latino corpus, che sta a indicare una massa di materia inanimata74. Leib deriva 
invece dall’alto tedesco medio līp (alto tedesco līb), da cui è derivato il verbo leben, 
ovvero vivere75. I moti d’animo che si stanno delineando in questa legenda termi-
nologica – affetti, sensazioni, sentimenti, emozioni, empatia – sono quindi da 
ricondursi alla capacità del corpo di interagire più o meno attivamente con l’am-
biente esterno. Gli Affekte, e soprattutto gli strumenti per una loro rielaborazione 
soggettiva, risiedono in questo senso in ciò che la lingua tedesca denomina Leib.

Un’altra distinzione fondamentale per rintracciare le origini della teoria degli 
affetti nell’antropologia del ganzer Mensch è quella tra i termini tedeschi Seele 
(in italiano “anima”) e Geist, termine complesso che, come anticipato sopra, 
racchiude in sé diverse accezioni e che in italiano si potrebbe tradurre sia con 
“spirito” sia con “mente”.

72	  Cfr. Edmund Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie 
(1913), II, Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution, in Husserliana: Gesammelte Werke, vol. 
2, M. Nijhoff, Haag 1958, p. 38. 

73	  Husserl, Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge (1931), M. Nijoff, Haag 1963, p. 128, 
trad. it. a cura di Filippo Costa, in Meditazioni cartesiane, Bompiani, Milano 1974, p. 107: «Tra 
i corpi di questa natura colti in modo appartentivo io trovo poi il mio corpo nella sua pecu-
liarità unica, cioè come l’unico a non essere mero corpo fisico [Körper] ma proprio corpo 
organico [Leib], oggetto unico entro il mio strato astrattivo del mondo; al mio corpo ascrivo il 
campo della esperienza sensibile, sebbene in modi diversi di appartenenza [...]. Questo corpo 
è la sola ed unica cosa in cui io direttamente governo ed impero, dominando singolarmente 
in ciascuno dei suoi organi».

74	  https://www.duden.de/rechtschreibung/Koerper#herkunft (ultimo accesso 22 maggio 
2025).

75	  https://www.duden.de/rechtschreibung/Leib (ultimo accesso 22 maggio 2025).

53Capitolo primo. Le parole degli affetti

https://www.duden.de/rechtschreibung/Leib


Seele deriva dall’alto tedesco medio sēle (altotedesco sē(u)la), letteralmente “che 
appartiene al mare (See)”, poiché nell’immaginario germanico le anime dei na-
scituri e dei defunti vivevano tra le acque dei mari76. Il termine corrisponde all’i-
taliano anima, che però ha un’origine diversa. “Anima” deriva infatti dal greco 
ἄνεμος, ànemos, e significa “vento”, “soffio”, “respiro”. In molte religioni e filo-
sofie, “anima” indica la parte vitale e spirituale di un essere vivente, la quale si 
distingue dal corpo fisico proprio per la sua immaterialità. Nonostante la diversa 
etimologia, sia in tedesco che in italiano il termine “anima” designa innanzitutto 
un’entità senza materia e senza tempo, che a seconda del credo religioso so-
pravvive alla morte fisica, tornando ad esempio – come suggerisce l’etimologia 
germanica – tra le acque dei mari. La diade “corpo e anima”, in tedesco Leib 
und Seele, sta dunque a indicare una contrapposizione tra il corpo, inteso come 
vivo oggetto materiale situato all’interno di un ambiente, e una essenza vitale ed 
eterna priva di materialità che vive temporaneamente all’interno di un corpo di 
un essere umano, ma che può vivere anche oltre e al di fuori di esso. Seele, così 
come anima, rimanda a una dimensione soprannaturale e spirituale, sovrappo-
nendosi dunque in parte a spirito, in tedesco Geist. 

Il termine spirito, dal greco πνεῦμα, pneuma, indica una essenza che vitalizza 
il corpo, un “soffio vitale”. A differenza di anima, tuttavia, spirito non rimanda 
forzatamente a un contesto religioso o metafisico. Lo stesso avviene per il ter-
mine tedesco Geist, che traduce l’italiano “spirito” ma che, allo stesso tempo, 
traduce anche l’italiano “mente”, “intelletto”. Di origine germanica, Geist indica 
una Erregung, una forma di eccitazione intellettiva ed emotiva che vitalizza il 
corpo e la mente insieme. Il Duden riporta infatti come possibili sinonimi del 
termine Denkfähigkeit, Denkvermögen, Intellekt, Klugheit77. In questo senso, 
se la lingua italiana ricorre a due termini distinti – “spirito” e “mente” –, Geist 
indica a un tempo il soffio vitale che attraversa il corpo e l’attività intellettuale e 
razionale che deriva da quello stesso soffio. Geist è l’essenza di ogni essere uma-
no che, lungi dall’essere mero Körper, viene mosso da pensieri, stimoli, emozioni 
e affetti che si fanno spirito vitale, attraversando a un tempo il corpo e la mente.

L’essere umano è, in questo senso, sia Leib che Seele, sia Körper che Geist. 
Proprio quest’ultimo termine, grazie a una intrinseca ricchezza semantica ri-
conducibile alla sua stessa etimologia, riesce a delineare la più profonda essenza 
della natura dell’uomo: una sintesi – ontologica e linguistica – tra la forza vitale 
degli affetti e la dimensione razionale dell’intelletto.

76	   https://www.duden.de/rechtschreibung/Seele#herkunft (ultimo accesso 22 maggio 2025). 
77	   https://www.duden.de/rechtschreibung/Geist_Verstand_Destillat#synonyme (ultimo ac-

cesso 22 maggio 2025). 

54 Per una poetica delle emozioni

https://www.duden.de/rechtschreibung/Denkfaehigkeit
https://www.duden.de/rechtschreibung/Denkvermoegen
https://www.duden.de/rechtschreibung/Intellekt


1.3. Le emozioni tra corpo e mente
All’interno del panorama degli affetti sinora presentato, emerge come le emo-
zioni abbiano una natura particolarmente complessa. Questo poiché, come già 
preannunciava l’intuizione cartesiana della ghiandola pineale, esse sono innan-
zitutto un crocevia tra i fenomeni affettivi che avvengono a livello fisico e fisio-
logico – empfinden, fühlen – e i processi cognitivi che li rielaborano dando così 
forma al pensiero.

Nei prossimi capitoli si vedrà come le emozioni – studiate da diverse prospetti-
ve e con diversi metodi e strumenti dall’antichità fino a oggi – siano il vero punto 
di congiunzione tra corpo e mente. Benché abbiano un’origine fisiologico-neura-
le, esse sono caratterizzate da una grande pervasività che causa inestricabili intrec-
ci tra una dimensione puramente biologica, una dimensione cognitivo-razionale, 
una dimensione sociale, per arrivare a invadere i pensieri più complessi e a deter-
minare così l’agire umano78. Afferma il neuroscienziato Fausto Caruana che «le 
nostre azioni, le nostre decisioni e i nostri ricordi hanno sempre una connotazione 
emozionale. Perché, insomma, il nostro pensiero è fatto di emozioni»79.

A tal proposito, nel 1879 William James scrive un saggio dal titolo provocatorio 
The Sentiment of  Rationality, nel quale mette in luce la natura emozionale di ciò che 
abitualmente definiamo “razionalità”. James sottolinea in particolare come la ra-
gione – metonimicamente contenuta nel termine mente – abbia in realtà dei confini 
ben definiti, i quali possono essere oltrepassati solo attraverso il dominio affettivo:

The structural unit of  mind is in these days, deemed to be a triad, beginning with 
a sensible impression, ending with a motion, and having a feeling of  greater or less 
length in the middle. Perhaps the whole difficulty of  attaining theoretic rationality 
is due to the fact that the very quest violates the nature of  our intelligence, and that 
a passage of  the mental function into the third stage before the second has come 
to an end in the cul de sac of  its contemplation, would revive the energy of  motion 
and keep alive the sense of  ease and freedom which is its psychic counterpart80.

Secondo il filosofo non esiste una razionalità “pura”, svuotata di qualsiasi istin-
to e affetto. Al contrario, ogni pensiero e processo razionale trova le sue fon-
damenta ben radicate nel sistema sensoriale. Ripercorrendo le parole di James, 
consideriamo emozioni tutto ciò si trova tra «sensible impression»81 e «motion»82, 
ancora una volta tra corpo e mente, tra esperienza sensibile e azione, movimento. 

78	  Cfr. Fausto Caruana; Marco Viola, Come funzionano le emozioni. Da Darwin alle neuroscienze, Il 
Mulino, Bologna 2018, p. 17 (da qui in avanti, i numeri di pagina indicati per questa opera 
fanno riferimento alla versione digitale presente sull’applicazione “Libri”). 

79	  Ibidem.
80	  William James, The Sentiment of  Rationality, in «Mind», vol. 4, n. 15 (1879), p. 346.  
81	  Ibidem.
82	  Ibidem.

55Capitolo primo. Le parole degli affetti



Più tardi, precisamente nel 1984, la teoria delle emozioni di Klaus Scherer 
conferma quanto intuito dal filosofo inglese. Il Component Process Model (CPM), 
modello processuale componenziale, non concepisce infatti le emozioni come 
entità elementari, bensì come dinamiche emergenti da un sistema complesso 
costituito da molte componenti: una componente cognitiva, una fisiologica, una 
motivazionale, una espressivo-motoria e una esperienziale, dimostrando la na-
tura complessa delle emozioni, per nulla slegate dalla sfera della “razionalità”83. 
Ancora sulla linea delle intuizioni e affermazioni di James e solo qualche anno 
più tardi rispetto a Scherer, il neuroscienziato Antonio Damasio ha dimostrato 
sperimentalmente l’interdipendenza e la reciproca determinazione tra gli affetti 
e la ragione84, arrivando a definire in questo modo l’essenza di ciò che oggi 
chiamiamo emozione: «insieme dei cambiamenti corporei indotti in miriadi di or-
gani dai terminali delle cellule nervose, sotto il controllo di un apposito sistema 
cerebrale che reagisce al contenuto dei pensieri relativi a un determinato ente o 
evento»85. Ogni pensiero, benché frutto di processi apparentemente razionali, 
trova in realtà le sue radici in un primo sentire dell’ambiente intorno a sé. In altre 
parole, ogni pensiero è incarnato, embodied. In questo senso le emozioni sono da 
considerarsi un importante crocevia tra diverse dimensioni strettamente inter-
connesse le une con le altre: la dimensione del corpo, la dimensione della mente, 
e infine la dimensione dell’ambiente, contesto materiale e sociale che influisce su 
qualsiasi processo affettivo e cognitivo. 

Anche nel pensiero antropologico tedesco di fine Settecento, cornice entro 
la quale si sviluppa il movimento letterario dello Sturm und Drang, è possibile 
rintracciare esplicite affermazioni riguardanti la natura incarnata ed emotiva del 
nostro pensiero. Si ripensi all’emblematico saggio herderiano Vom Erkennen und 
Empfinden der menschlichen Seele, nel quale già il titolo preannuncia l’intuizione di 
una interdipendenza tra conoscere e sentire. Secondo Herder, l’emozione non è 
distinta dalla cognizione e non può essere dissociata da essa, in quanto svolge 
un ruolo centrale in tutti i processi conoscitivi. Questi implicano una manipo-
lazione di esperienze emotive integrate in fenomeni complessi, determinando 
l’emergenza di nuove idee. Herder pone in relazione conoscenza sensoriale, 
pensiero ed emozione, radicandole nella corporeità – ovvero in quello che egli 
definisce il Nervengebäude, inteso quale totalità fisiologica da cui derivano il pen-
siero, la volontà, lo spirito, in una interazione costante con il mondo circostante 
regolata dai sensi86. Nel pensiero antropologico esposto nel saggio herderia-

83	  Cfr. Klaus R. Scherer, Emotion as a Multicomponent Process: a Model and some Cross-cultural Data, 
in «Review of  personality & social psychology», n. 5 (1984), pp. 37-63.

84	  Per una disamina dettagliata, si veda in particolare il capitolo 2.3. 
85	  Antonio R. Damasio, Descartes’ Error: Emotion, Reason, and the Human Brain, Putnam, New 

York 1994, trad. it. a cura di Filippo Macaluso, in L’errore di Cartesio: emozione, ragione e cervello 
umano, Adelphi, Milano 1995, p. 202. 

86	  Cfr. Gambino, Pulvirenti, Herder precursore delle teorie sull’Embodiment e sulla cognizione incarnata, 
in «Cognitive Philology», n. 12 (2019), pp. 1-27. 

56 Per una poetica delle emozioni



no esiste già una circolarità tra mondo esteriore (Welt), cervello (Hirn) e cuore 
(Herz), da cui originano l’immaginazione e la passione:

Hat das Herz Macht, Empfindungen, die um dasselbe gelagert sind, so zu einen, 
daß ein Trieb, Eine Begierde werde: hat der Kopf  Macht, Empfindungen, die den 
Körper durchwallen, in Eine Vorstellung zu fassen, und jene durch diese, die so 
andrer Natur scheint, zu lenken […].
Der innere Mensch mit alle seinen dunklen Kräften, Reizen und Trieben ist nur 
Einer. Alle Leidenschaften, ums Herz gelagert, und mancherlei Werkzeuge re-
gend, hangen durch unsichtbare Bande zusammen und schlagen Wurzel im feins-
ten Bau unsrer beseelten Fibern. […] Was hat der Gegenstand, den ich sehe, mit 
meinem Hirn, das Hirn mit meinem wallenden Herzen gemein, daß jenes Bild, 
daß dies Leidenschaft werde?87

Cervello e cuore – Hirn und Herz – concorrono unitamente a determinare l’es-
senza e le facoltà conoscitive di ogni singolo individuo e sono in costante comu-
nicazione e profonda connessione grazie ai fenomeni emotivi.

Proprio per la loro natura ibrida, le emozioni si prestano a essere studiate da 
varie prospettive tra loro complementari e a divenire dunque un tema centrale 
nell’ambito delle neurohumanities. I fenomeni emotivi, dispiegandosi tra le fibre 
del corpo e le funzioni cognitive della mente, possono infatti essere considerati 
centrali sia nell’ambito delle hard sciences sia in quello delle human sciences, e pos-
sono altresì divenire il punto di partenza per intrecci transdisciplinari innovativi, 
come quello tra letteratura e neuroscienze.

All’interno della complessa e mai del tutto definita teoria degli affetti, le emo-
zioni si allontanano dalla concezione cartesiana degli affetti come passioni, intese 
à la Werther come affezioni incontrollate, per dare invece accesso a una reale 
comprensione del pensiero umano, risultato di un dialogo costante tra Geist e 
Gefühl e origine di ogni atto creativo, di cui anche la letteratura fa parte. Allora 
in questo senso le emozioni, considerate innanzitutto come sintesi di comples-
si processi affettivi e cognitivi, possono diventare anche una chiave di lettura 
mediante cui ritracciare le radici fisiologiche in ciò che sembra meramente in-
tellettuale, e per riscoprire quanta “mente” ci sia anche in ciò che può sembrare 
pura passione.

87	  Herder, Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, cit., pp. 337-339, 351. «Se il cuore 
possiede la capacità di riunire le sensazioni che si dispongono intorno ad esso, così che esse si 
trasformino in un unico impulso e in un unico desiderio, se la mente ha la capacità di radunare 
in un’unica proiezione le emozioni che pervadono il corpo, così che quelle siano guidate da 
queste, che sembrano consistere di tutt’altra natura […]. L’uomo interiore con tutte le sue 
forze oscure, con i suoi stimoli e con le sue pulsioni è uno solo. Tutte le passioni che sono 
immagazzinate nell’immediata prossimità del suo cuore e che stimolano alcuni organi, sono 
intrecciate per mezzo di vincoli invisibili e si radicano nell’edificio più elaborato delle nostre 
fibre animate. […] Che cos’ha in comune l’oggetto che vedo con il mio cervello, il mio cer-
vello con il mio cuore pulsante, se non il fatto che nel cervello esso si trasformi in immagine 
e nel cuore in passione?», pp. 407, 411, 443. 

57Capitolo primo. Le parole degli affetti



In un dialogo con Siri Hustvedt intitolato Über Neurowissenschaften und 
Literatur, Vittorio Gallese sottolinea con queste parole la pervasività dei feno-
meni emotivi:

Wir haben unglaublich große Angst vor dem Körper, wir tun unser Bestes, um dem 
Körper, mit allen uns zur Verfügung stehenden Mitteln, nicht das zu geben, was er 
braucht. Es spielt bei der Erklärung all unserer Aktivitäten, vom Mentalen, offen-
sichtlich, bis hin zum Praktischen, eine große Rolle. Man sieht es in Religionen, in 
der Philosophie des Geistes, und man sieht es auch in künstlicher Intelligenz […]. 
Wir sollten uns also wirklich wieder auf  den Körper besinnen. Ich glaube, wenn 
wir berücksichtigen, wie sehr unsere mentalen Prozesse von Emotionen und von 
Symbolkraft beeinflusst sind und selbst in der Politik von unserer Körperlichkeit 
abhängen, bekommen wir ein klares Bild von unserer Fremdwirkung88.

Intorno a questa consapevolezza ruota l’odierna teoria degli affetti, sulla quale 
si stanno concentrando le neuroscienze e le scienze cognitive per dimostrare 
quanto già esplicitato da Herder alla fine del Settecento: l’inscindibile interazio-
ne tra Hirn, Herz e Welt, ovvero tra mente, cuore e ambiente.

88	  Siri Hustvedt, Vittorio Gallese, Fühlen – Denken – Erinnern: Schreiben zwischen Wissenschaft 
und Poesie, Swiridoff, Künzelsau 2017, pp. 46-47. «Abbiamo incredibilmente paura del corpo, 
facciamo del nostro meglio per non dare al corpo, con tutti i mezzi a nostra disposizione, ciò 
di cui ha bisogno. Ha un ruolo molto importante nella spiegazione di tutte le nostre attività, 
da quelle mentali, ovviamente, fino a quelle pratiche. Lo si vede nelle religioni, nella filosofia 
della mente, e lo si vede anche nell’intelligenza artificiale [...]. Quindi dovremmo davvero 
ricordarci del corpo. Credo che se tenessimo conto di quanto i nostri processi mentali siano 
influenzati dalle emozioni e dal potere simbolico e quanto dipendano dalla nostra corporeità 
perfino nella politica, otterremmo un chiaro quadro del nostro effetto sugli altri». 

58 Per una poetica delle emozioni



Capitolo secondo 
Emozioni e 4E Cognition

2.1. La prospettiva della 4E Cognitive Science
Nel 1778, Johann Gottfried Herder scriveva in Vom Erkennen und Empfinden der 
menschlichen Seele: 

Der Gedanke kann dahin nicht kommen, wenn nicht die Empfindung vorher an 
ihrem Ort war. Wiefern wir an dem, was uns umgiebt, Theil nehmen, wie tief  
Liebe und Haß, Ekel und Abscheu, Verdruß und Wollust ihre Wurzeln in uns 
schlagen, das stimmt das Saitenspiel unsrer Gedanken, das macht uns zu den 
Menschen, die wir sind.
Vor solchem Abgrunde dunkler Empfindungen, Kräfte und Reize graut nun uns-
rer hellen und klaren Philosophie am meisten1.

Questa chiara ed esplicita dichiarazione del legame tra Hirn, Herz e Welt, ovvero 
tra “cervello”, “cuore” e “mondo” è oggi al centro degli studi neuroscientifici e 
cognitivi di seconda generazione, i quali hanno determinato l’insorgere del para-
digma teorico della 4E Cognitive Science, introdotto dal filosofo Shaun Gallagher2. 
Le quattro “E” stanno precisamente per embodied, embedded, enacted ed extended, e 
vogliono riassumere l’idea secondo la quale – come emerge già dalle parole di 
Herder – tutti i processi cognitivi sono il risultato di una costante interrelazio-
ne tra le caratteristiche biologiche e fisiologiche di un organismo (embodiment), 
l’ambiente naturale e sociale in cui l’organismo stesso è situato (embeddedness), 
la sua interazione attiva e volontaria con l’ambiente (enaction) e, soprattutto a 
seguito di una digitalizzazione sempre più pervasiva della realtà che ci circonda, 
l’estensione di quell’organismo attraverso un ambiente virtuale, reso possibile 
da strumenti tecnologici sempre più all’avanguardia (extendedness)3. A prescinde-
re dalle numerose e diverse declinazioni teoriche, il comune denominatore di 

1	  J. G. Herder, Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, cit., pp. 339-340. «Il pensiero 
non può raggiungerle, se prima la sensazione non lo ha preceduto. È la misura con la quale 
partecipiamo a ciò che ci circonda, la misura con cui l’amore e l’odio, il disgusto e l’avversione, il 
fastidio e il piacere affondano le proprie radici in noi, che fa vibrare le corde dei nostri pensieri, 
che ci trasforma negli uomini che siamo. Proprio di fronte a un tale abisso di sentimenti, forze 
e impulsi oscuri, la nostra filosofia luminosa e chiara prova l’orrore maggiore», p. 413. 

2	  Il filosofo ha coniato il termine “4E” per la prima volta durante una conferenza sulla Embodied 
Mind tenutasi a Cardiff  nel 2006. Si veda inoltre a tal proposito il volume The Oxford Handbook 
of  4E Cognition, Oxford University Press, Oxford 2018. 

3	  Cfr. Pia Campeggiani, Introduzione alla filosofia delle emozioni, cit., p. 157. 



tali studi è rappresentato da un esplicito e comprovato superamento di qualsiasi 
forma di dualismo:

L’attività cognitiva non può essere compresa a patto di superare la dicotomia 
tra mente e corpo, interiore ed esteriore, percezione e azione, valorizzandone il 
radicamento nel corpo considerato nel suo complesso (e dunque oltre i confini 
del cranio), la dipendenza da processi e strutture extracorporee (inclusi gli stru-
menti tecnologici e le norme culturali e sociali), l’emersione dall’interazione attiva 
dell’organismo con l’ambiente esterno4.

Inoltre, tale interazione attiva di un organismo vivente – Leib – con l’ambiente 
circostante – Umwelt – fa sì che tutti i processi cognitivi siano affettivamente con-
notati: le modalità e il contesto sociale e situazionale in cui quella interazione 
avviene determinano inevitabilmente lo stato affettivo di quell’organismo che 
vive e che interagisce in un dato ambiente, facendo sì che anche tutti i processi 
cognitivo-razionali siano in realtà guidati e determinati dagli affetti che sorgono 
proprio dall’intreccio tra organismo e ambiente. Subentra in questo senso il terzo 
elemento già messo in luce da Herder: lo Herz, “cuore”, che include metonimica-
mente tutti i processi affettivi che nascono e che si sviluppano all’interno dell’in-
treccio inscindibile tra Leib e Umwelt. Si crea uno scambio costante tra affetti, 
ambiente e individuo che influisce su tutte le attività cognitive, fino a determinare 
– benché silenziosamente – l’elaborazione di pensieri, opinioni e giudizi5.

Questa idea viene riassunta nel concetto di Extended Affectivity introdotto da 
Giovanna Colombetti6, secondo cui l’attività cognitiva, le emozioni e i processi 
affettivi in generale sono costituiti sì dallo scambio continuo tra organismo e 
ambiente, ma possono estendersi anche oltre i confini dell’organismo dal punto 
di vista fisico. In questo senso si parla di incorporazione affettiva quando anche og-
getti materiali, artefatti e istituzioni culturali e sociali irrompono nell’esperien-
za cognitivo-affettiva dandole una forma e particolari sfumature di significato. 
Questo concetto si basa a sua volta sull’idea che il corpo non sia solo l’oggetto 
passivo delle nostre sensazioni, bensì un vero e proprio tramite, un medium, at-
traverso il quale viene esperito il mondo. Secondo le distinzioni terminologiche 
esposte nel capitolo precedente, parlando di affettività incorporata ci si riferisce 
sempre non a un mero Körper bensì a un Leib, capace di dare significato allo 
spazio sociale, culturale e materiale che lo circonda, organizzandolo secondo le 
proprie esperienze affettive e cognitive7.

4	  Ibidem. 
5	  Ivi, p. 159. 
6	  Cfr. Giovanna Colombetti, Affective Incorporation, in J. A. Simmons, E. Hackett (ed. by), 

Phenomenology for the Twenty-first Century, Palgrave Macmillan, London 2016, pp. 231-248. 
7	  Cfr. Campeggiani, op. cit., pp. 166-167. 

60 Per una poetica delle emozioni



È proprio questo ciò che mostra oggi l’architetto Olafur Eliasson con la sua 
installazione permanente, situata dal 2011 sul tetto dell’ARoS Kunstmuseum ad 
Aahrus in Danimarca, intitolata Your rainbow panorama8:

Fig. 2.1 Your rainbow panorama, fotografia. Installazione permanente dell’architetto 
Olafur Eliasson presente dal 2011 sul tetto dell’ARoS Kunstmuseum,

Aarhus, Danimarca

Come si può vedere dall’immagine, l’installazione di Eliasson è un’opera d’arte 
immersiva dove la luce e i colori rappresentano gli elementi principali. Your 
rainbow panorama consiste in una galleria panoramica circolare di 52 metri di dia-
metro, che riproduce tutto lo spettro dei colori attraverso il quale gli spettatori 
possono guardare ed esperire la città sottostante in modi sempre diversi a se-
conda dei momenti del giorno e a mano a mano che si cammina lungo la circon-
ferenza colorata, atta a regalare un’esperienza sensoriale molto intensa. Sospesa 
tra la città e il cielo, questa piattaforma visiva insiste proprio sul coinvolgimento 
dei cinque sensi: Eliasson vuole dimostrare che anche la vista di una città – o 
di qualsiasi ambiente materiale – non è qualcosa di oggettivo uguale per tutti, 

8	  Il riferimento alla installazione di Eliasson si deve in particolare alla rassegna Tra Immagini e 
Parole organizzata dal Neuroscience & Humanities LAB dell’Università degli Studi di Parma, 
tenutasi il 22, 25 e 28 settembre 2021. Relatori: Federico Vercellone (Unito), Michele Cometa 
(Unipa) e Paolo Virno (Uniroma3) in dialogo con Vittorio Gallese e Rita Messori (Unipr). 

61Capitolo secondo. Emozioni e 4E Cognition



ma è invece una esperienza soggettiva dove ricordi, emozioni e pensieri personali 
irrompono condizionando la vista stessa. L’architetto, con questa opera, spiega 
materialmente che ciò che si vede è direttamente e inevitabilmente condizionato 
da ciò che si sente (fühlen, empfinden)9. In particolare, attraverso il percorso emo-
tivo che si snoda e che si sviluppa lungo la circonferenza colorata, lo spettatore 
prende consapevolezza che anche la semplice vista di una città, agglomerato 
urbano e sociale, è in realtà condizionata e modellata dallo stato emotivo sog-
gettivo di un determinato momento. Al contempo, l’atmosfera e l’architettura 
della città influiscono direttamente sullo stato d’animo dell’individuo che in quel 
momento passeggia e osserva. Individuo e ambiente, emozione e cognizione 
entrano in una relazione di reciproca influenza e determinazione. 

Tali idee, benché teorizzate solo di recente dagli studi della 4E Cognition e di-
mostrate solo negli ultimi decenni nei laboratori di neuroscienze, hanno in realtà 
forti radici teoriche, di nuovo rintracciabili nell’antropologia letteraria tedesca di 
fine Settecento10. Già in questo periodo, infatti, emerge con forza l’idea di una 
costante interazione e di una reciproca influenza tra le sensazioni e i processi 
cognitivi individuali e l’ambiente sociale e materiale circostante, sulla base di una 
più ampia visione olistica – dischiusa dall’antropologia del ganzer Mensch – che 
riunisce la natura sensibile, intima, emozionale e individuale dell’uomo con quella 
materiale, sociale, razionale e collettiva superando in tal modo qualsiasi dualismo 
e dicotomia. Si pensi in particolare agli scritti stürmeriani riguardanti l’arte e una 
certa estetica architettonica, la Baukunst, la quale si fa mediatrice tra soggettività 
e collettività, tra emozione e azione11. In questa nuova visione “biettiva” e non 
più dicotomica tra architettura, natura e cultura, precorritrice delle teorie odierne, 
l’individuo risulta essere una parte integrante dell’ambiente, e tutto ciò che con-
cerne i processi cognitivi ed emotivi individuali diviene strettamente correlato 
alla collocazione fisica, materiale e spaziale nella quale essi avvengono.

La 4E Cognition, che conferma molte delle intuizioni dell’antropologia stürm-
eriana e che si trova materializzata sopra il tetto dell’ARoS Kunstmuseum, rap-
presenta in conclusione una svolta prima nella filosofia della mente e poi nelle 

9	  Per una introduzione all’oggetto architettonico e per un approfondimento sul suo significato 
si vedano in particolare i seguenti saggi: Olafur Eliasson, The Future is Curved, in «Architectural 
Design», n. 84.5 (2014), pp. 86-93 e Wolfgang Kahlert; Frank Spangemacher, Your Rainbow 
Panorama – Ein begehbarer Regenbogen aus Stahl und Glas, in Stahlbau 81, S1 1 (2012), pp. 60-66. 
Inoltre, si visiti il sito https://olafureliasson.net/archive/artwork/WEK100551/your-rain-
bow-panorama (ultimo accesso 22 maggio 2025).

10	  Uno studio preparatorio rispetto a questa parte del lavoro è contenuto in Irene Orlandazzi, 
Per un’architettura del Mitfühlen. La città tra emozione e relazione dalla 4E Cognition allo Sturm und 
Drang, in R. Maletta (a cura di), La città e l’inconscio nell’era globale. Germanistica in dialogo multidi-
sciplinare, Milano University Press, Milano 2023, pp. 61-82, https://10.54103/milanoup.92.94 
(ultimo accesso 22 maggio 2025). 

11	  Cfr. a questo proposito J. G. Herder, Von deutscher Art und Kunst: einige fliegende Blätter (1773), 
Reclam, Stuttgart 1968. 

62 Per una poetica delle emozioni

https://olafureliasson.net/archive/artwork/WEK100551/your-rainbow-panorama
https://olafureliasson.net/archive/artwork/WEK100551/your-rainbow-panorama
https://10.54103/milanoup.92.94


scienze cognitive. Da questo momento in poi, tutti i processi cognitivi supe-
riori, tra i quali ad esempio l’immaginazione, il pensiero astratto, la memoria, 
i processi creativi e di comprensione del linguaggio, risultano essere sempre 
incarnati (embodied), direttamente collegati ad azioni concrete (enacted), situati in 
un ambiente storico, sociale, naturale e culturale dove ogni azione riconfigura e 
rispecchia l’interazione individuo-ambiente (embedded) e infine estesi al di là del 
cervello e del corpo fisico attraverso l’utilizzo di strumenti tecnologici ester-
ni, che giocano oramai un ruolo attivo nel funzionamento della nostra mente 
(extended)12. In questa prospettiva, anche le emozioni – lo Herz herderiano – si 
pongono quale filtro ineliminabile tra il pensiero e le azioni in un continuo 
scambio con il contesto sociale e materiale, proprio come fossero i pannelli 
colorati con i quali Olafur Eliasson esemplifica la natura emozionale di ogni 
nostra percezione:

La pervasività del dominio affettivo nella nostra vita cognitiva è diventata un pun-
to fermo della scienza cognitiva contemporanea, in particolare per quel che con-
cerne la continuità tra aspetti percettivi, cognitivi ed esecutivi, e l’emergere delle 
emozioni dall’interazione dinamica tra individui13.

Tutti i processi cognitivi sono in questo senso sempre affettivamente connota-
ti: senza affetti, come scrive Goethe, tutto rimarrebbe «eine unbeschriebene 
Tafel»14, una superficie vuota priva di colori e di significato.

2.2. Le teorie enattiviste: dalle emozioni alle azioni
Direttamente correlato alle teorie della 4E Cognitive Science è il concetto di enat-
tivismo, termine coniato dall’inglese “enaction” impiegato per la prima volta nel 
1991 da Francisco J. Varela, Evan Thompson ed Eleanor Rosch in The embodied 
mind15, opera pionieristica dove viene sostenuta la tesi secondo la quale le strut-
ture cognitive della mente emergono dalle dinamiche senso-motorie ricorrenti 
fra l’agente incarnato (embodied) e inserito in un ambiente naturale (embedded). 
Secondo le teorie enattiviste, le esperienze coscienti risultano essere costituti-
vamente così connesse alle interazioni senso-motorie fra soggetto e ambiente 
esterno, riconfermando l’interazione fra cervello, corpo e ambiente naturale16.

Nel 1984, lo psicologo svizzero Klaus Scherer esponeva un modello compo-
nenziale delle emozioni, riconoscendo in esse in particolare cinque diverse 

12	  Cfr. Caruana, Come funzionano le emozioni, cit., pp. 227-230. 
13	  Ivi, p. 232. 
14	  Goethe, Dichtung und Wahrheit, cit., p. 382. 
15	  Cfr. Francisco J. Varela, Evan Thompson, Eleanor Rosch, The Embodied Mind. Cognitive Science 

and Human Experience, The MIT Press, Cambridge-London 2016.
16	  Cfr. https://www.treccani.it/enciclopedia/enattivismo_%28Lessico-del-XXI-Secolo%29/ 

(ultimo accesso 22 maggio 2025). 

63Capitolo secondo. Emozioni e 4E Cognition

https://www.treccani.it/enciclopedia/enattivismo_%28Lessico-del-XXI-Secolo%29/


dimensioni: la dimensione cognitiva, fisiologica, espressivo-motoria, esperienzia-
le e infine motivazionale, mettendo così in luce la complessità dei fenomeni emo-
tivi e, soprattutto in riferimento all’ultima delle cinque dimensioni sopracitate, 
la loro diretta correlazione con decisioni e azioni concrete17. In questo senso, le 
emozioni rappresentano complessi processi dinamici che emergono dalla sincro-
nizzazione di molteplici elementi tra loro complementari e sempre interconnessi: 
l’attività cognitiva, l’espressione motoria, gli stati soggettivi, le varie attivazioni 
fisiologiche percepibili a livello individuale e, ancora, la tendenza all’azione18.

Una declinazione teorica recente dell’enattivismo, direttamente collegata al 
modello componenziale di Scherer, è la teoria motivazionale delle emozioni19 di 
Andrea Scarantino, il quale eredita in particolare dalle riflessioni di Nico Frijda 
l’idea che le emozioni siano innanzitutto action tendencies e che proprio per questo 
esse abbiano un ruolo centrale nel determinare non solo i processi valutativi e 
fenomenologici, bensì anche il comportamento che un individuo mantiene in 
un determinato contesto20. A ben guardare, tale teoria motivazionale è ricondu-
cibile di nuovo all’etimologia del termine “emozione”, costruito sulla radice la-
tina motio, movimento. In questa prospettiva etimologica, le emozioni appaiono 
infatti già come spinte motivazionali che si ritraducono in azioni concrete o in 
precisi comportamenti:

The starting point of  Scarantino’s (2014) Motivational Theory of  Emotions is the 
conviction that emotions are irreducible not just to judgments and perceptions, 
but also to feelings, and should be understood instead as special kinds of  “central 
motive states” or “behavioral programs”. Central motive states or behavioral pro-
grams are defined by what they do rather than by how they feel. And what they do 
is to provide a “general direction for behavior by selectively potentiating coherent 
sets of  behavioral options21.

Per Scarantino le emozioni causano direttamente le azioni e si configurano come 
complessi programmi comportamentali volti a concretizzare una determinata 
azione. In questo senso, la teoria motivazionale aggiunge una nuova sfumatura 
semantica al termine di partenza, il quale può essere ora così definito:

17	  Cfr. Klaus R. Scherer, Emotion as a Multicomponent Process: a Model and some Cross-cultural Data, 
in «Review of  personality & social psychology» (1984), cit. 

18	  Cfr. Caruana, Come funzionano le emozioni, cit., p. 216.
19	  Cfr. Andrea Scarantino, The Motivational Theory of  Emotions, in Justin D’Arms and Daniel 

Jacobson (eds.), Moral Psychology and Human Agency, Oxford University Press, Oxford 2014, pp. 
156-185,  https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198717812.003.0008 (ultimo accesso 22 
maggio 2025). 

20	  Cfr. Campeggiani, op. cit., p. 152.
21	  Charles R. Gallistel, The Organization of  Action: A New Synthesis, Erlbaum, Hillsdale NJ 1980, 

p. 322. 

64 Per una poetica delle emozioni

https://psycnet.apa.org/doi/10.1093/acprof:oso/9780198717812.003.0008


Un’emozione è un sistema di controllo dell’azione che stabilisce priorità: si espri-
me in tendenze all’(in)azione che acquisiscono precedenza di controllo (control pre-
cedence) o in azioni riflesse e ha la funzione di conseguire un determinato obiettivo 
relazionale nella misura in cui è correlata a un determinato core relational theme22.

In quest’ottica enattivista, l’affettività rappresenta la capacità di un organismo 
di essere attratto o meno da un determinato contesto ambientale, sociale e/o 
situazionale, mettendo così in evidenza il rapporto di co-implicazione che esiste 
con la facoltà cognitiva: gli affetti pervadono i processi cognitivi, informando e 
“guidando” anche processi che appaiono dettati dalla mera ragione come, per 
esempio, i pensieri, le opinioni e i giudizi23.

Più in particolare, il rapporto di complementarità tra organismo, ambiente 
e stati emozionali e cognitivi è riassunto nel concetto di affordance, introdotto 
nell’ambito della psicologia ecologica da James Gibson:

The affordances of  the environment are what it offers the animal, what it provides or 
furnishes, either for good or ill. […]
An important fact about the affordances of  the environment is that they are in 
a sense objective, real, and physical, unlike values and meanings, which are often 
supposed to be subjective, phenomenal, and mental. But, actually, an affordance 
is neither an objective property nor a subjective property; or it is both if  you like. 
An affordance cuts across the dichotomy of  subjective-objective and helps us to 
understand its inadequacy24.

Secondo quanto affermato da Gibson, le affordances sono il risultato dell’intera-
zione tra gli scopi dell’organismo e le caratteristiche fisiche, culturali e sociali 
del suo ambiente. In questa prospettiva, anche le emozioni rappresentano affor-
dances25. Questa tesi è stata esposta in particolare da Paul Griffiths e da Andrea 
Scarantino in un saggio intitolato Emotions in the wild: the situated perspective on 
emotion (2009), nel quale i due studiosi sostengono che le emozioni sono rea-
zioni più o meno efficaci a conseguire un obiettivo e che per questa ragione 
esse devono essere indagate e interpretate anche secondo la loro importante 
dimensione pragmatica26. Sulla base di questa affermazione, Schargel e Prinz 
aggiungono che le emozioni, proprio in virtù della loro natura corporea, creano 
sempre nuove possibilità di azione:

22	  Scarantino, op. cit., p. 178.
23	  Campeggiani, op. cit., p. 159.
24	  James J. Gibson, The Ecological Approach to Visual Perception, Houghton Mifflin, Boston 1979, 

pp. 127-129
25	  Cfr. Campeggiani, op. cit., p. 162.
26	  Cfr. Paul Griffith, Andrea Scarantino, Emotions in the Wild. The Situated Perspective on Emotion, 

in The Cambridge Handbook of  Situated Cognition, Cambridge University Press, New York 2009, 
pp. 437-453.

65Capitolo secondo. Emozioni e 4E Cognition



The embodiment of  an emotion makes new actions possible because it places the 
body into a configuration where it can perform certain actions more easily than it 
could have before. […] When an action is potentiated by an actual bodily change, 
certain courses of  action go from being mere possibilities to being something 
akin to dynamic attractors27.

In questo senso, le affordances emozionali emergono nel momento in cui, nella 
costante e attiva interazione organismo-ambiente, l’individuo percepisce un’e-
mozione che in qualche modo motiva il corpo e la mente a compiere determinate 
azioni o a tenere determinati comportamenti.

Questa interpretazione delle emozioni in ottica enattivista non è molto lon-
tana da quanto Goethe scrive in Dichtung und Wahrheit a proposito dei desideri, 
anch’essi concepiti come spinte verso azioni future e fortemente influenzati 
dalle “circostanze”:

Unsere Wünsche sind Vorgefühle der Fähigkeiten, die in uns liegen, Vorboten 
desjenigen, was wir zu leisten im Stande sein werden. Was wir können und möch-
ten, stellt sich unserer Einbildungskraft außer uns und in der Zukunft dar; wir 
fühlen eine Sehnsucht nach dem, was wir schon im stillen besitzen. So verwandelt 
ein leidenschaftliches Vorausergreifen das wahrhaft Mögliche in ein erträumtes 
Wirkliche. Liegt nun eine solche Richtung entschieden in unserer Natur, so wird 
mit jedem Schritt unserer Entwicklung ein Teil des ersten Wunsches erfüllt, bei 
günstigen Umständen auf  dem geraden Wege, bei ungünstigen auf  einem Um-
wege, von dem wir immer wieder nach jenem einlenken28. 

Già secondo Goethe è possibile tracciare una linea retta tra stati affettivi e 
azioni, tra stati emozionali e processi cognitivi. È ciò che, sempre rimanendo 
nell’ambito dell’enattivismo, sostiene oggi Giovanna Colombetti, la quale esa-
mina la dimensione valutativa dei fenomeni affettivi integrando la più recente 
prospettiva neuroscientifica con la tradizione fenomenologica.

Per Colombetti, l’attività affettiva e quella cognitiva non costituiscono due si-
stemi distinti, ma sono piuttosto integrate sia a livello biologico sia a livello psi-
cologico. In questa prospettiva, anche le emozioni acquisiscono una dimensio-
ne cognitivo-valutativa incarnata:29 «quando facciamo esperienza di un episodio 

27	  Daniel Schargel, Jesse J. Prinz, An Enactivist Theory of  Emotional Content, in The Ontology of  
Emotions, Cambridge University Press, Cambridge 2018, p. 119.

28	  Goethe, Dichtung und Wahrheit, cit., pp. 413-414. «I nostri desideri sono presentimenti delle 
facoltà riposte in noi, nunzi di quanto saremo in grado di adempiere. Ciò che sappiamo e 
vogliamo fare si presenta alla nostra immaginazione proiettato fuori di noi e nel futuro; ane-
liamo a qualcosa che, per quanto silente, già possediamo. Un’ardente anticipazione trasmuta 
così in realtà sognata una possibilità reale. Se una simile tendenza è decisamente collocata nel-
la nostra natura, con ogni passo della nostra evoluzione si realizza parte del primo desiderio: 
quando le circostanze sono favorevoli, per via diretta; quando non lo sono, percorrendo una 
deviazione dalla quale costantemente facciamo ritorno alla prima», p. 306.

29	  Cfr. Campeggiani, op. cit., p. 165.

66 Per una poetica delle emozioni



emozionale, questo è simultaneamente corporeo (è un processo che coinvolge 
l’organismo nel suo complesso) e cognitivo-valutativo (è una valutazione della 
propria situazione)»30.

Nella prospettiva di una affettività incarnata ed enattiva, il corpo – il Leib 
– non è più solo un mero oggetto delle nostre sensazioni – Körper – bensì 
un medium attraverso il quale facciamo esperienza del mondo. Le sensazioni – 
Empfindungen – che insorgono durante un episodio emozionale sono dunque da 
ricondurre all’ambiente che ci circonda e che riusciamo a percepire affettiva-
mente attraverso l’esperienza corporea31. Risulta ora ancora più chiaro ciò che 
ci mostra oggi Olafur Eliasson a livello architettonico: l’attività cognitiva include 
processi affettivi ed emotivi, ed è costitutivamente determinata dallo scambio 
continuo tra organismo e ambiente:

Fig. 2.2 Your rainbow panorama, fotografia (EHRENBERG Kommunikation)

Come afferma Pia Campeggiani, si può allora formulare un’ipotetica incorpora-
zione affettiva che consentirebbe di fare luce su come organizziamo e regoliamo 
le nostre esperienze affettive in un continuo scambio con lo spazio – fisico, 
culturale e sociale – che si estende intorno a noi32.

30	  Giovanna Colombetti, Enacting Affectivity, in The Oxford Handbook of  4E Cognition, Oxford 
University Press, Oxford 2018, p. 577. 

31	  Cfr. Colombetti, The Feeling Body. Affective Science Meets the Enactive Mind, MIT Press, Cambridge 
MA 2014, pp. 106-109. 

32	  Cfr. Campeggiani, op. cit., p. 167. 

67Capitolo secondo. Emozioni e 4E Cognition



Tale incorporazione affettiva investe anche i processi immaginativi, i quali 
condividono con i processi percettivi «l’esplorazione corporea dell’ambiente»33 
che avviene tramite l’azione: «l’interpretazione enattivista di percezione e im-
maginazione restituisce un quadro fenomenologico accurato: sottolineando il 
carattere diretto e immediato di entrambi i processi, essa giustifica il coinvolgi-
mento di sensazioni fisiche e stati affettivi, e la loro intensità»34. Ancora una vol-
ta, tornano alla mente le parole dell’autobiografia goethiana, dove – tra poesia e 
verità – l’autore descrive l’origine dei propri atti immaginativi e artistici:

Das Auge war vor allen anderen das Organ, womit ich die Welt faßte. Ich hatte 
von Kindheit auf  zwischen Malern gelebt, und mich gewöhnt, die Gegenstände 
wie sie, in Bezug auf  die Kunst anzusehen. Jetzt, da ich mir selbst und der Einsam-
keit überlassen war, trat diese Gabe, halb natürlich, halb erworben, hervor; wo ich 
hinsah erblickte ich ein Bild, und was mir auffiel, was mich erfreute, wollte ich fest-
halten, und ich fing an auf  die ungeschickteste Weise nach der Natur zu zeichnen. 
Es fehlte mir hierzu nichts weniger als alles; doch blieb ich hartnäckig daran, ohne 
irgend ein technisches Mittel, das Herrlichste nachbilden zu wollen, was sich mei-
nen Augen darstellte. Ich gewann freilich dadurch eine große Aufmerksamkeit auf  
die Gegenstände, aber ich faßte sie nur im Ganzen, insofern sie Wirkung taten35.

Allora anche l’immaginazione, alla base di qualsiasi atto creativo, origina da 
quell’interazione che intercorre – costante e profonda – tra l’“occhio” e il 
“mondo”, la quale genera a sua volta imprevedibili flussi di sensazioni e di emo-
zioni che, proprio come dimostrano oggi le teorie enattiviste, guidano i pensieri, 
le decisioni e infine tutte le nostre azioni.

2.3. “L’Errore di Cartesio” di Antonio Damasio
In anticipo sulle teorie enattiviste, l’intrinseco valore cognitivo degli affetti è 
stato dimostrato a livello sperimentale dal neuroscienziato portoghese António 
Rosa Damásio, il quale ha esposto le sue scoperte nell’ormai celebre saggio 
Descartes’ Error. Emotion, Reason and the Human Brain, pubblicato per la prima 
volta nel 1994.

33	  Ivi, p. 181. 
34	  Ivi, pp. 181-182. 
35	  Goethe, Dichtung und Wahrheit, cit., pp. 240-241. «Era l’occhio l’organo con cui, più di ogni 

altro, facevo mio il mondo. Sin da bambino avevo vissuto fra pittori, abituandomi a vedere, 
come loro, gli oggetti in relazione all’arte. Lasciato a me stesso e alla solitudine, questa dote, 
per una metà naturale, per l’altra acquisita, emerse; ovunque volgessi lo sguardo scorgevo un 
quadro, e ciò che mi colpiva, che mi dava piacere, volevo poi fissarlo: iniziai così, nel modo 
più maldestro, a disegnare dal vero. Mi faceva difetto tutto, ma decisi caparbiamente di ripro-
durre, privo di qualsiasi strumento tecnico, quanto di meraviglioso si presentava ai miei occhi. 
In questo modo acquisii, è vero, una grande attenzione per gli oggetti, che tuttavia coglievo 
solo nell’insieme, nella misura in cui creavano un effetto», p. 180.

68 Per una poetica delle emozioni



Risale a Cartesio, infatti, quella separazione fra emozione e intelletto che ha 
guidato e ispirato secoli di ricerche, ponendosi quale inviolabile principio te-
orico e speculativo. Le ricerche di Damasio, basate su una attenta analisi di 
casi clinici condotta attraverso metodologie e strumentazioni proprie delle (in 
quel momento) emergenti scienze del cervello, dimostrano invece con fermezza 
come il dualismo cartesiano fosse un “errore”: i sentimenti, le emozioni e tutti 
gli affetti in generale influenzano e determinano i processi cognitivi, scardinan-
do quell’artificiosa contrapposizione di origine cartesiana tra res cogitans e res 
extensa36. Da questo punto in poi, risultano inequivocabili le fondamenta neuro-
biologiche della funzionalità emotiva e dei suoi strettissimi intrecci con l’agire 
razionale, che determinano a loro volta il rapporto tra cervello e coscienza, tra 
Körper e Geist. Afferma Damasio:

I began writing this book to propose that reason may not be as pure as most of  
us think it is or wish it were, that emotions and feelings may not be intruders in 
the bastion of  reason at all: they may be enmeshed in its networks, for worse and 
for better. The strategies of  human reason probably did not develop, in either 
evolution or any single individual, without the guiding force of  the mechanisms 
of  biological regulation, of  which emotion and feeling are notable expressions. 
Moreover, even after reasoning strategies become established […], their effective 
deployment probably depends, to a considerable extent, on a continued ability to 
experience feelings37.

L’azione determinante di sentimenti ed emozioni nei processi cognitivi è stata 
provata da Damasio attraverso l’osservazione di alcuni casi studio che hanno 
confermato che emozione e cognizione sono in una relazione di reciproca in-
terdipendenza e determinazione, riscontrabile tra i fenomeni neurali e biologici 
dell’essere umano. Più in particolare, il neuroscienziato ha condotto indagini 
sperimentali su pazienti neurologici nei quali alcune lesioni cerebrali avevano 
menomato l’esperienza dei sentimenti, preservando invece intatte altre facoltà38. 
La scoperta più interessante è stata osservare come al danneggiamento della 
sfera affettiva corrispondesse anche una proporzionale incapacità di portare a 
termine processi cognitivi complessi, come compiere scelte o prendere deci-
sioni. Da qui l’ipotesi alla base de L’errore di Cartesio: esiste una correlazione – 
rintracciabile e osservabile nei substrati neurali del corpo – tra la sfera affettiva 

36	  Cfr. Cartesio, Meditazioni metafisiche, cit. 
37	  Antonio Damasio, Descartes’ Error. Emotion, Reason and the Human Brain (1994), Vintage 

Books, London 2006, p. 21 (da qui in avanti, si cita per quest’opera dalla versione digitale pre-
sente sull’applicazione “Libri”), trad. it. a cura di F. Macaluso, in L’errore di Cartesio. Emozione, 
ragione e cervello umano, Adelphi, Milano 1995, cit. 

38	  Il caso più interessante studiato da Damasio è quello del paziente Phineas Gage, il quale, 
dopo un incidente sul lavoro dove una barra in ferro gli attraversa la scatola cranica, resta sor-
prendentemente vivo e recupera del tutto le facoltà fisiche, presentando tuttavia cambiamenti 
irreversibili riscontrabili nella sfera affettiva e – parallelamente – in quella cognitiva. 

69Capitolo secondo. Emozioni e 4E Cognition



e quella cognitiva che, al contrario del dualismo teorizzato da Cartesio che ha 
rappresentato una base di pensiero per molti secoli, contraddistingue l’essenza 
della natura umana. Continua Damasio:

To discover that a particular feeling depends on activity in a number of  specific 
brain systems interacting with a number of  body organs does not diminish the 
status of  that feeling as a human phenomenon. Neither anguish nor the elation 
that love or art can bring about are devalued by understanding some of  the myr-
iad biological processes that make them what they are. Precisely the opposite 
should be true: Our sense of  wonder should increase before the intricate mech-
anisms that make such magic possible. Feelings from the base for what humans 
have described for millenia as the human soul and spirit39.

Emerge la consapevolezza di una fondamentale interrelazione tra corpo e 
mente o, detto altrimenti, tra la concretezza dei processi biologici e neurali che 
avvengono nell’organismo – l’aristotelica zoé – e quelle categorie che appaiono 
astratte come l’amore, la meraviglia, la bellezza. Queste ultime, a seguito delle 
ricerche del neuroscienziato, risultano radicate proprio in quegli stessi processi 
biologici e neurali alla base del nostro pensiero e delle nostre azioni. È da questo 
inaspettato intreccio – definito da Damasio come una «magia»40 – che origina il 
bíos di cui si è parlato in apertura. La vita, «lo spirito o l’anima dell’uomo»41, non 
è né corpo né mente separatamente, bensì un’armonia di entrambi. 

Damasio dimostra come il corpo sia la cornice di tutti quei processi neurali 
che si avvertono come meramente cognitivi, e che venivano solitamente catalo-
gati in ciò che secondo la concezione cartesiana è la res cogitans: «our very orga-
nism rather than some absolute external reality is used as the ground reference 
for the constructions we make of  the world around us and for the construction 
of  the ever-present sense of  subjectivity that is part and parcel of  our experien-
ces»42. Come ci mostra oggi Olafur Eliasson con Your rainbow panorama, l’organi-
smo, da intendersi come un unicum tra corpo e mente, interagisce con l’ambiente 
come un insieme, generando quel «senso di soggettività»43 che determina a sua 
volta l’unicità di ogni pensiero e di ogni singolo individuo. Damasio riconosce 
la complessità insita in questo sistema di interazioni e co-determinazioni ma, 
allo stesso tempo, riconosce che proprio da tale stessa complessità scaturiscono 
anche la bellezza e la profondità della mente umana.

39	  Damasio, Descartes’ Error, cit., pp. 24-25.
40	  Damasio, L’Errore di Cartesio, cit., p. 24.
41	  Ibidem.
42	  Damasio, Descartes’ Error, cit., p. 25.
43	  Ibidem.

70 Per una poetica delle emozioni



La teoria del marcatore somatico
Il cuore del saggio di Damasio è rappresentato dalla cosiddetta teoria del marcatore 
somatico, risultato delle osservazioni dei casi clinici e di ricerche svolte in labora-
torio col fine di comprovare, a livello sperimentale, l’interazione tra emozione e 
cognizione44. In estrema sintesi, il neuroscienziato formula un’ipotesi secondo 
la quale esistono precisi segnali a livello somatico – chiamati appunto marcatori 
– che si attivano in concomitanza con alcuni precisi contesti situazionali, anche 
solo in stato di potenza. Essi forzano l’attenzione sull’esito negativo al quale 
può condurre una data azione, e agiscono quindi in anticipo come un segnale 
automatico di allarme lanciato dal corpo stesso. I marcatori si attivano poiché 
un individuo associa a una particolare situazione anche una determinata emo-
zione che in qualche modo “ritorna” a manifestarsi a livello somatico, portando 
così l’individuo a compiere o a evitare di compiere una certa scelta:

Somatic markers are a special instance of  feelings generated from secondary emo-
tions. Those emotions and feelings have been connected, by learning, to predicted 
future outcomes of  certain scenarios. When a negative somatic marker is juxtaposed 
to a particular future outcome the combination functions as an alarm bell. When a 
positive somatic marker is juxtaposed instead, it becomes a beacon of  incentive45.

La teoria del marcatore somatico si configura come il risultato della interrela-
zione tra il corpo, la mente e l’esperienza, ovvero di un complesso sistema tra 
preferenze individuali e «an internal preference system and under the influence 
of  an external set of  circumstances which include not only entities and events 
with which the organism must interact, but also social conventions and ethical 
rules»46. Anche tutto ciò che sembra fondato sulla mera ragione è in realtà sem-
pre guidato da una rete di sentimenti ed emozioni ben radicati negli strati neurali 
più profondi del nostro corpo. A tal proposito, confermando quanto sosteneva 
William James con The Sentiment of  Rationality47 e preannunciando al contempo 
le teorie enattiviste esposte sopra, conclude Damasio:

The action of  biological drives, body states, and emotions may be an indispens-
able foundation for rationality. The lower levels in the neural edifice of  reason are 
the same that regulate the processing of  emotions and feelings, along with global 
functions of  the body proper such that the organism can survive. These lower 
levels maintain direct and mutual relationships with the body proper, thus placing 
the body within the chain of  operations that permit the highest reaches of  reason 
and creativity. Rationality is probably shaped and modulated by body signals, even 
as it performs the most sublime distinctions and acts accordingly48.

44	  Cfr. ivi, pp. 183-235. 
45	  Ivi, p. 191. 
46	  Ivi, p. 196. 
47	  Cfr. William James, The Sentiment of  Rationality, in «Mind» Vol. 4, n. 15 (1879), cit.
48	  Damasio, Descartes’ Error, cit., p. 216. 

71Capitolo secondo. Emozioni e 4E Cognition



Il legame mente-corpo, presieduto da emozioni, sentimenti e da un intero 
sistema di affetti che agiscono a livello psicosomatico, guida anche l’universo 
creativo. In quest’ultima affermazione, e soprattutto nelle sue riprove concrete 
che Damasio è riuscito a dimostrare in laboratorio, risiede la possibilità di appli-
care tali scoperte neuroscientifiche all’ambito delle humanities e a qualsiasi ambi-
to dove al centro figurino le facoltà creative e immaginative dell’essere umano. 
Come si vedrà, anche la letteratura può essere riconsiderata alla luce delle sco-
perte di Damasio. Il collegamento più diretto – e che richiama in qualche modo 
quella «ambizione»49 di cui parlava Calvino nelle sue Lezioni Americane – tra la 
teoria del marcatore somatico e gli studi letterari risiede in particolare proprio 
nel concetto di letterarietà: anche i testi – agglomerati di parole che riportano 
esperienze, storie, ricordi, vite e molto altro – agiscono sui sistemi neurali del 
lettore proprio come fossero ambienti, generando sentimenti ed emozioni ca-
paci di guidare, o perlomeno di influenzare, anche i processi cognitivi. Emerge 
qui, in conclusione e grazie alle prospettive aperte dalla teoria di Damasio, l’ef-
fetto concreto e tangibile che può avere la letteratura sul nostro pensiero e sulla 
nostra quotidianità.

Sentimento ed emozione
Grazie alle sue ricerche sperimentali, Damasio riesce inoltre a delineare un con-
fine tra ciò che è “sentimento” e ciò che è invece “emozione”, ovvero tra i 
termini Empfindung ed Emotion, ai quali si è data una possibile definizione nel 
capitolo primo. Per il neuroscienziato, i due termini, benché rientrino nell’a-
rea semantica degli affetti e in qualche caso abbiano connotazioni assai vicine, 
non sono del tutto sovrapponibili e tra loro interscambiabili. Un “sentimento” 
origina infatti soprattutto da un sentire tattile – l’herderiano Gefühl –, e mentre 
tutte le emozioni generano sentimenti, vi sono invece stati d’animo o sensazio-
ni che possono essere definiti come sentimenti, ma che non traggono origine 
da nessuna emozione50. Si può quindi riassumere la contrapposizione tra i due 
termini affermando che “emozione” include “sentimento”, ma che invece non 
è sempre vero il contrario.

Quello che però emerge con forza dallo studio di Damasio è che entrambi i 
fenomeni sono fortemente radicati nella diade mente-corpo e che, anzi, al con-
trario di quanto affermava Cartesio, sentimenti ed emozioni non perturbano 
affatto l’attività della mente (Geist) e della ragione (Vernunft), ma rappresentano 
addirittura la fonte motivazionale per il loro stesso funzionamento:

I see feelings as having a truly privileged status. They are represented at many 
neural levels, including the neocortical, where they are the neuroanatomical and 
neurophysiological equals of  whatever is appreciated by other sensory channels. 

49	  Italo Calvino, Lezioni Americane (1988), Mondadori, Milano 1993, cit., p. 123.
50	  Ivi, pp. 206-207.

72 Per una poetica delle emozioni



But because of  their inextricable ties to the body, they come first in development 
and retain a primacy that subtly pervades our mental life. Because the brain is 
the body’s captive audience, feelings are winners among equals. And since what 
comes first constitutes a frame of  reference for what comes after, feelings have 
a say on how the rest of  the brain and cognition go about their business. Their 
influence is immense51.

In modo ormai inequivocabile viene così svelato l’“errore di Cartesio”. Che 
siano sentimenti o emozioni – o, per riutilizzare la mappa terminologica degli 
affetti, Gefühle, Empfindungen o Emotionen – essi hanno origine negli strati neu-
rali più intimi e viscerali del Leib, un corpo vivo capace di sentire e percepire il 
mondo intorno a sé. A questa sensazione, che l’individuo avverte nel proprio 
corpo, sono collegati attraverso rapporti di diretta consequenzialità ricordi pas-
sati, azioni future, desideri che da uno stato di Unbewußtsein divengono tangibi-
li e dunque consci, rivelandosi attraverso processi di pensiero e idee creative. 
Sentimenti ed emozioni, in sintesi, sono parti costitutive della cognizione.

Da qui Damasio fa un passo ulteriore che, perseguendo l’idea che esponeva 
David Hume nel suo Trattato sulla natura umana52, apre le porte per un incontro 
produttivo tra le sue scoperte in campo neuroscientifico e il mondo dell’arte, 
ovvero della creatività. Al centro della teoria del marcatore somatico e della ri-
prova sperimentale dell’interazione tra i processi affettivi e quelli cognitivi non 
c’è altro, a ben guardare, che quella stessa natura umana che la pittura, la scultu-
ra, la letteratura di ogni tempo e di ogni luogo cercano in qualche modo di rac-
contare e di comprendere nelle sue infinite, complesse e profonde sfaccettature: 

I do not see emotions and feelings as the intangible and vaporous qualities that 
many presume them to be. Their subject matter is concrete, and they can be 
related to specific systems in body and brain, no less than vision or speech. […] 
Finally it is important to realize that defining emotion and feeling as concrete, 
cognitively and neurally, does not diminish their loveliness or horror, or their sta-
tus in poetry or music. Understanding how we see or speak does not debase what 
is seen or spoken, what is painted or woven into a theatrical line. Understanding 
the biological mechanisms behind emotions and feelings is perfectly compatible 
with a romantic view of  their value to human beings53.

Ecco svelata quella che Damasio chiama «A Passion for Reasoning»54, che tanto 
caratterizza l’essere umano in un continuo dialogo armonico tra il corpo e la 
mente. Addirittura, traendo le conclusioni della sua ricerca, il neuroscienzia-
to afferma che «the strengthening of  rationality probably requires that greater 

51	  Ivi, p. 177. 
52	  Cfr. David Hume, A Treatise on Human Nature (1739), Oxford University Press, Oxford 1978, 

cit., Book I, Introduction, pp. xv-xvi. 
53	  Damasio, Descartes’ Error, cit., p. 182. 
54	  Ivi, p. 257. 

73Capitolo secondo. Emozioni e 4E Cognition



consideration be given to the vulnerability of  the world within»55. È proprio quel-
la Innenwelt che viene forgiata e influenzata dalla Umwelt – e che Olafur Eliasson 
cerca oggi di mettere sotto gli occhi del visitatore dell’ARoS Kunstmuseum – a 
pervadere, volente o nolente, qualsiasi atto umano, che siano semplici azioni 
quotidiane o lunghe e premeditate creazioni artistiche:

The comprehensive understanding of  the human mind requires an organismic 
perspective; that not only must the mind move from a nonphysical cogitum to the 
realm of  biological tissue, but it must also be related to a whole organism pos-
sessed of  integrated body proper and brain and fully interactive with a physical 
and social environment56.

Al dualismo cartesiano, secondo il quale l’anima «è interamente distinta dal cor-
po»57, Damasio oppone una nuova visione olistica dell’uomo, che pare nutrita di 
quell’idea antropologica del ganzer Mensch esposta nel secolo XVIII da pensatori 
e autori tedeschi. Si leggano allora le seguenti parole con le quali il neuroscien-
ziato suggella le proprie conclusioni e che non vale la pena tentare di parafrasa-
re, in quanto rappresentano una perfetta espressione di come la natura umana 
sia corpo e mente, ragione e sentimento insieme, e di come proprio le emozioni 
possano raffigurare il cuore dell’agire e del pensare:

The truly embodied mind I envision, however, does not relinquish its most refined 
levels of  operation, those constituting its soul and spirit. From my perspective, it is 
just that soul and spirit, with all their dignity and human scale, are now complex and 
unique states of  an organism. Perhaps the most indispensable thing we can do as 
human beings, every day of  our lives, is remind ourselves and others of  our com-
plexity, fragility, finiteness, and uniqueness. And this is of  course the difficult job, 
is it not: to move the spirit from its nowhere pedestal to a somewhere place, while 
preserving its dignity and importance; to recognize its humble origin and vulnera-
bility, yet still call upon its guidance. A difficult and indispensable job indeed, but 
one without which we will be far better off  leaving Descartes’ Error uncorrected58. 

A partire dalla scoperta delle basi neurali di emozioni e sentimenti e dell’origi-
ne affettiva del nostro pensare, al posto del cartesiano «Je pense, et […] dans 
la mesure où je pense, je suis»59 si impone ora, in modo incontrovertibile e a 
livello transdisciplinare, il motto stürmeriano «Ich fühle, also bin ich»60, grido 

55	  Ivi, p. 259. 
56	  Ivi, p. 263. 
57	  Cartesio, Discorso sul metodo (1637), La Nuova Italia, Firenze 1956, p. 84. 
58	  Damasio, Descartes’ Error, cit., pp. 263-264. 
59	  «Penso, e nella misura in cui penso, sono», da Descartes, Discours de la méthode (1637), Librairie 

philosophique J. Vrin, Paris (Sorbonne) 1966, p. 15. 
60	  «Sento dunque sono»: chiara parodia dell’affermazione cartesiana, diviene nel periodo dello 

Sturm und Drang un vero e proprio motto, a sua volta costruito sul credo prometeico «Ich 
fühle mich, ich bin!», precisa citazione dal saggio herderiano Zum Sinn des Gefühls (1769), 

74 Per una poetica delle emozioni



prometeico rivolto al fühlen, quel sentire che fa l’essere umano. Da qui, allora, 
la possibilità di indagare i legami tra le scoperte neuroscientifiche e la poetica 
che veicola quello stesso credo: due mondi apparentemente distanti ma che, in 
realtà, cercando di scorgere quella «magia»61 intuita e dimostrata da Antonio 
Damasio, possono illuminarsi a vicenda.

2.4. Le emozioni nelle teorie del XIX secolo
Nel percorso à rebours attraverso la storia della Affektenlehre, il secolo XIX rap-
presenta una tappa fondamentale, sulla quale è necessario soffermarsi. Nel con-
testo del dibattito neuroscientifico e cognitivo sulle emozioni, l’Ottocento viene 
considerato un secolo chiave: qui sono riposte le radici teoriche di quei concetti 
che oggi vengono approfonditi e comprovati a livello sperimentale.

Tuttavia, se da una parte non è possibile oggi leggere e citare gli studi di 
Damasio appena esaminati senza ritrovare ben chiara e presente l’eredità dei 
suoi precursori ottocenteschi, dall’altra risulta importante oltrepassare il limite 
temporale tracciato dalla effettiva rilevanza storico-teorica degli scritti di questo 
periodo. Le idee e i concetti che costituiscono il cuore della teoria degli affetti 
possono essere ritrovati con la medesima forza e pregnanza anche in periodi 
precedenti e in strade ancora poco battute nella storia delle emozioni, come 
l’antropologia letteraria tedesca del secolo XVIII che rappresenterà il focus della 
seconda parte di questo studio.

In una recente pubblicazione, il neuroscienziato Fausto Caruana afferma 
che, nonostante gli evidenti progressi a livello scientifico, nella scienza delle 
emozioni persistono «importanti nervi scoperti»62, e che proprio per questo è 
necessario ripercorrere con attenzione «le strade che abbiamo già solcato, per 
poterne intraprendere di nuove con maggiore e vigile consapevolezza»63. In par-
ticolare, la seconda metà del secolo XIX – contrassegnata dalla pubblicazione 
di testi fondamentali per la Emotionsforschung, quali quelli di John Dewey, George 
Herbert Mead, William James e Charles Darwin – rappresenta un momento 
chiave per la comprensione della teoria degli affetti in una dimensione retro-
spettiva storica e teorica. È in questo lasso di tempo che si delineano importanti 
questioni riguardanti la natura delle emozioni che, a oggi, rimangono ancora 
senza risposte definitive e che, proprio per questo, continuano a stimolare nuo-
ve ricerche e nuove prospettive. In anticipo rispetto alla teoria del marcatore 
somatico di Damasio e alle più recenti acquisizioni nell’ambito della 4E Cognitive 

in Herder, Werke [in 10 Bänden], Bd. 4, hrsg. von J. Brummack, M. Bollacher, Schriften zu 
Philosophie, Literatur, Kunst und Altertum 1774-1787, cit., pp. 233-242, qui p. 236. 

61	  Damasio, L’Errore di Cartesio, cit., p. 23. 
62	  Baggio, Caruana, Parravicini, Viola (a cura di), Emozioni. Da Darwin al pragmatismo, Rosenberg 

& Sellier, Torino 2020, p. 203. 
63	  Ibidem. 

75Capitolo secondo. Emozioni e 4E Cognition



Science, nel secolo XIX le emozioni iniziano a essere poste esplicitamente al 
centro dei dibattiti scientifici e filosofici, col fine di indagarne la loro complessa 
e – proprio per questa intrinseca complessità – affascinante natura. 

L’autore che rappresenta il ponte tra il secolo XX, sugellato dall’Errore di 
Cartesio di Antonio Damasio, e il secolo XIX è John Dewey, filosofo pragmatista 
americano che insieme a George Herbert Mead tenta di coniugare le dimensioni 
esperienziale ed espressiva delle emozioni cercando al contempo di indagare 
il loro effetto sia in termini comportamentali sia fisiologici. Il testo nel quale 
Dewey espone queste ipotesi è The Theory of  Emotions, pubblicato tra il 1894 e 
il 1895 insieme a una relazione di George Herbert Mead intitolata A Theory of  
Emotions from the Physiological Standpoint64. The Theory of  Emotions deve essere con-
siderato in questo senso come il frutto di un progetto unitario tra i due studiosi, 
volto a esporre i risultati di indagini congiunte che hanno portato alla luce la 
natura immediata dell’esperienza sensibile, la qualità soggettiva connessa a dina-
miche senso-motorie e al contempo l’attivazione di processi organici – prima-
riamente legati al mero soddisfacimento di bisogni istintivi basilari – a seguito 
di esperienze di natura estetica65. Nella teoria di Dewey si coniugano le eredità 
di Charles Darwin e di William James, di cui si tratterà a breve. Allo stesso tem-
po, vengono preannunciate le basi teoriche di quella interazione tra emozione 
e azione che oggi l’enattivismo e la 4E Cognition dimostrano sperimentalmente: 
«This may be regarded either as a sketch-map of  a field previously surveyed, or 
as a possible outline for future filling in, not as a proved and finished account»66. 

In sintesi, il contributo di Dewey alla teoria degli affetti è quello di aver reso 
possibile un passaggio diretto tra le idee antropologiche settecentesche e le te-
orie attuali, criticando esplicitamente la concettualizzazione dualistica di corpo 
e mente, esterno e interno, stimolo e risposta, sensazione, emozione e azione67. 
Le ricerche congiunte di Dewey e Mead hanno permesso di sottolineare il ca-
rattere teleologico e sociale dei processi emotivi, riconoscendo in partenza le 
fondamenta fisiologico-neurali di questi stessi processi. Prima di essere rivolte 
verso la Außenwelt – il mondo esterno – le emozioni nascono infatti da un senti-
re molto concreto, che attraversa la pelle e le membra prima ancora di essere ri-
conosciuto e rielaborato cognitivamente nella coscienza. Questa tesi, dimostrata 
come si è già visto da Antonio Damasio alla fine del XX secolo, trova le sue 
radici più definite nelle idee di William James, riconosciuto come il fondatore 
della psicologia funzionalista68.

64	  Cfr. George Herbert Mead, A Theory of  Emotions from the Physiological Standpoint, in 
«Psychological Review», n. 2 (1895), pp. 162-164, https://brocku.ca/MeadProject/Mead/
pubs/Mead_1895b.html (ultimo accesso 18 dicembre 2024). 

65	  Cfr. ivi, p. 29. 
66	  John Dewey, The Theory of  Emotion. (I) Emotional Attitudes,  in «Psychological Review», n. 

1 (1894), pp. 553-569, https://brocku.ca/MeadProject/Dewey/Dewey_1894a.html (ultimo 
accesso 22 maggio 2025), qui p. 553.  

67	  Cfr. Campeggiani, op. cit., p. 143. 
68	  Cfr. William James, The Principles of  Psychology (1890), Vol. I e II, Harvard University Press, 

Boston 1981. 

76 Per una poetica delle emozioni

https://brocku.ca/MeadProject/Mead/pubs/Mead_1895b.html
https://brocku.ca/MeadProject/Mead/pubs/Mead_1895b.html
https://brocku.ca/MeadProject/Dewey/Dewey_1894a.html


Definito come un «pioniere intellettuale e un eretico del pensiero»69, William 
James ha segnato un punto di svolta nella teoria delle emozioni di tutti i secoli, 
tanto che oggi gli viene riconosciuto lo status, senza esagerazioni o retoriche, di 
deus ex machina delle odierne neuroscienze affettive. Figura eclettica, formato 
in scienze naturali e medicina e al contempo appassionato di pittura ed evo-
luzionismo, con il suo pensiero ha posto le basi per fare decisivi passi avanti 
negli ambiti della fisiologia, della psicologia e della filosofia delle emozioni, po-
nendosi quale riferimento imprescindibile anche per le neuroscienze cognitive 
contemporanee70.

Prima ancora di Damasio e di Dewey e Mead, è stato James a riconoscere 
l’intrinseca e ineliminabile dimensione corporea delle emozioni e soprattutto a 
esporre questa idea in modo dirompente e rivoluzionario. Nella teoria jamesiana 
è possibile ravvisare punti di contatto con gli studi e con le tradizioni prece-
denti, come ad esempio con le teorie degli empiristi inglesi, secondo le quali 
tutti i fenomeni emotivi originano innanzitutto da sensazioni – Empfindungen – e 
secondo le quali le emozioni sono sempre accompagnate da atti volti a ester-
narle e dunque a esprimerle. Proprio in riferimento a questo ultimo elemento, 
James fa un passo in avanti e costruisce una propria visione riguardo agli affetti, 
scardinando definitivamente il dualismo mente-corpo e svelando, più di un se-
colo prima rispetto ad Antonio Damasio, il cosiddetto “errore di Cartesio”. Lo 
psicologo inverte l’ordine tra esperienza emozionale ed espressione, vedendo 
– ecco la vera rivoluzione – il secondo elemento, cioè l’espressione, come causa 
scatenante del primo e non viceversa71. Se Cartesio istituiva una rigida suprema-
zia della mente sul corpo, della cognizione sulla passione, James ribalta tale vi-
sione ponendo il corpo, vero e proprio teatro di affetti, sensazioni e sentimenti, 
a capo di qualsiasi processo percettivo e cognitivo dell’essere umano. 

È questa la tesi centrale di What is an Emotion?, saggio del 1884 dove James 
si interroga intorno alla natura delle emozioni ponendo le basi di quella che da 
questo momento in avanti sarà riconosciuta come teoria somatica72:

Our natural way of  thinking about these standard emotions is that the mental 
perception of  some fact excites the mental affection called the emotion, and that 
this latter state of  mind gives rise to the bodily expression. My thesis on the contrary 
is that the bodily changes follow directly the PERCEPTION of  the exciting fact, and that 
our feeling of  the same changes as they occur IS the emotion. Common sense says, we lose 
our fortune, are sorry and weep; we meet a bear, are frightened and run; we are 
insulted by a rival, are angry and strike. The hypothesis here to be defended says 
that this order of  sequence is incorrect, that the one mental state is not immedi-
ately induced by the other, that the bodily manifestations must first be interposed 
between, and that the more rational statement is that we feel sorry because we cry, 
angry because we strike, afraid because we tremble, and not that we cry, strike, or 

69	  Ivi, p. 60. 
70	  Cfr. ibidem. 
71	  Cfr. ivi, pp. 63-64. 
72	  Cfr. ivi, p. 65. 

77Capitolo secondo. Emozioni e 4E Cognition



tremble, because we are sorry, angry, or fearful, as the case may be. Without the 
bodily states following on the perception, the latter would be purely cognitive in 
form, pale, colourless, destitute of  emotional warmth73.

In questa citazione, cuore del saggio jamesiano, è condensata l’idea di un defini-
tivo ribaltamento del dualismo cartesiano. L’emozione sarebbe, secondo questa 
visione, non lo stimolo iniziale che farebbe poi emergere reazioni di vario ge-
nere, bensì il risultato della percezione di alcuni cambiamenti a livello somatico 
che, a loro volta, scaturiscono da un evento esterno scatenante. Senza tali cam-
biamenti, senza il corpo, non ci sarebbe emozione, poiché la percezione avrebbe 
solamente un contenuto cognitivo che rimarrebbe inespresso. Viene disegnato 
così un nuovo schema che ridefinisce i passaggi di tutti i processi emotivi74:

stimolo → interpretazione → reazione fisica → emozione

In contrasto con la visione cartesiana di una sottomissione del corpo a una 
totale supremazia della ragione, la quale può essere addirittura perturbata dagli 
effetti negativi delle passioni, James pone le reazioni somatiche che avvengono 
nel corpo prima di qualsiasi reazione affettiva e, dunque, anche prima di qual-
siasi processo cognitivo e razionale. Senza un costante feedback corporeo non 
si avrebbe neanche un feedback emozionale. Le reazioni fisiologiche, ormonali, 
neurali, insieme ai movimenti espressivi dati dall’attività muscolare volontaria 
e involontaria, costituiscono infatti il primo elemento – per ordine e per im-
portanza – che la mente percepisce generando in seguito ciò che chiamiamo 
emozione e che, come possiamo affermare oggi a seguito degli esperimenti di 
Damasio e dei progressi in ambito neuroscientifico, stimola e guida il nostro 
pensiero in tutta la sua complessità e profondità.

Inoltre, è necessario sottolineare che per James l’interazione tra ambiente e 
individuo, e i conseguenti effetti a livello somatico e affettivo, rappresentano qual-
cosa di imprevedibile e assolutamente variabile. Proprio per questa ragione, se-
condo lo psicologo, le emozioni non dovrebbero essere concepite come oggetti 
di classificazioni e tassonomie, quanto piuttosto come flussi di esperienza, capaci 
di descrivere la storia – unica e irripetibile – di un individuo e di dettarne le pa-
gine seguenti75. Ecco perché proprio le emozioni possono divenire una chiave 
per comprendere le ragioni più profonde delle azioni umane, che trascorrono 
senza soluzione di continuità dai gesti più quotidiani fino al complesso universo 
dell’arte e della creatività, entro il quale si situano anche la pratica della scrittura, 
l’invenzione, l’immaginazione e la ricezione dei testi letterari. Senza dimenticare 
la prospettiva jamesiana, si leggano le parole di Goethe in Dichtung und Wahrheit:

73	  William James, What is an Emotion?, in «Mind», n. 9 (1884), pp. 189-190. 
74	  Cfr. Campeggiani, op. cit., p. 80. 
75	  Cfr. James, The Principles of  Psychology, cit., p. 485. 

78 Per una poetica delle emozioni



Denn da uns das Herz immer näher liegt als der Geist, und uns dann zu schaffen 
macht, wenn dieser sich wohl zu helfen weiß; so waren mir die Angelegenheiten des 
Herzens immer als die wichtigsten erschienen. Ich ermüdete nicht, über Flüchtig-
keit der Neigungen, Wandelbarkeit des menschlichen Wesens, sittliche Sinnlichkeit 
und über alle das Hohe und Tiefe nachzudenken, dessen Verknüpfung in unserer 
Natur als das Rätsel des Menschenlebens betrachtet werden kann. Auch hier suchte 
ich das, was mich quälte, in einem Lied, einem Epigramm, in irgend einem Reim 
los zu werden, die, weil sie sich auf  die eigensten Gefühle und auf  die besondersten 
Umstände bezogen, kaum jemand anderes interessieren konnten als mich selbst76.

Il cuore di ogni azione è allora un Gefühl, un sentimento che dal corpo, attraver-
so una sua espressione gestuale, verbale, artistica, letteraria, si riverbera all’ester-
no del soggetto. Per James l’intero sistema circolatorio rappresenta una sorta 
di cassa di risonanza di ogni piccolo cambiamento della coscienza e, tornando 
alle parole goethiane, è proprio lo Herz – scrigno delle più profonde e mutevoli 
passioni umane – a dettare il ritmo e la velocità dello scorrimento ematico. 

Per James, in sintesi, l’esperienza emotiva è determinata dalla sua stessa 
espressione mediante il corpo: «Refuse to express a passion, and it dies»77. È 
in tale affermazione, e in particolare nel peso attribuito proprio all’espressione 
delle emozioni, che si scorge ben chiara l’influenza di un pensatore che James 
ha senz’altro studiato per poi oltrepassarlo dal punto di vista scientifico, e che 
continua a rappresentare un caposaldo della teoria degli affetti di ogni seco-
lo: Charles Darwin. Nonostante James alteri l’ordine degli elementi coinvolti, 
sopravvive comunque ancora oggi la tesi darwiniana secondo la quale gli stati 
psicologici sono sempre collegati a manifestazioni corporee, e le emozioni sono 
l’esempio più evidente di questo inscindibile rapporto di co-determinazione78.

Ad alcuni Notebooks – tre quaderni manoscritti pubblicati per la prima volta 
nel 197479 – Darwin consegna le prime tracce di quella che è poi divenuta la 
teoria evoluzionistica delle emozioni. All’interno di questi scritti preliminari, 
vengono affrontate questioni morali, psicologiche, antropologiche, etologi-
che e metafisiche che spaziano dai rapporti tra volontà e istinto al complesso 

76	  Goethe, Dichtung und Wahrheit, cit., p. 308. «Poiché il cuore ci interessa sempre più dello spirito 
e ci dà grattacapi proprio quando l’altro riesce a cavarsela, le questioni che lo riguardano mi 
sono sempre parse le più importanti. Riflettevo senza mai stancarmi sulla fugacità delle pas-
sioni, sulla mutabilità della natura umana, sulla sensibilità morale e su tutte quelle questioni alte 
e basse che, combinate tra loro nel nostro animo, vanno considerate l’enigma dell’esistenza 
umana. Anche in questo caso cercavo di scaricare quanto mi tormentava in un Lied, in un 
epigramma, in una qualche poesia che, riferiti com’erano ai sentimenti più intimi e a particola-
rissime circostanze, oltre che a me stesso non interessavano quasi a nessuno», p. 230. 

77	  James, What is an Emotion?, cit., p. 197.
78	  Cfr. Baggio et al., Emozioni. Da Darwin al pragmatismo, cit., p. 25. 
79	  Cfr. Howard E. Gruber, Paul H. Barret (ed. by), Darwin on Man: A Psychological Study of  

Scientific Creativity; Together with Darwin’s Early and Unpublished Notebooks, E.P. Dutton, New 
York 1974. 

79Capitolo secondo. Emozioni e 4E Cognition



rapporto tra mente, cervello e cuore che permane ancora oggi al centro del-
le neuroscienze cognitive80. Darwin inizia ad annotare alcune osservazioni si-
stematiche relative alle reazioni e ai movimenti che accompagnano i vari stati 
emotivi, sia negli umani che negli animali, ponendo così le basi per quella che 
diviene la tesi centrale del suo saggio, fondamentale per la teoria degli affetti di 
ieri e di oggi, intitolato The expression of  emotions in man and animals e pubblicato 
nel 187281. L’intento dello studioso, sia negli appunti giovanili sia nelle succes-
sive opere più strutturate, è infatti quello di descrivere le espressioni emotive 
come direttamente collegate a reazioni e risposte che appaiono (o apparivano 
in passato) funzionali in determinate situazioni. Risulta chiara la prospettiva 
evoluzionista: anche le emozioni e le loro conseguenti espressioni avevano un 
preciso e concreto significato utile a preservare la vita. Con il passare del tempo, 
tale significato pratico è andato gradualmente perduto per essere rimpiazzato 
da un significato espressivo, comunque utile alla comunicazione e alle relazioni in-
terpersonali nel contesto sociale in cui le emozioni vengono espresse82: «Every 
true or inherited movement of  expression seems to have had some natural and 
independent origin. But when once acquired, such movements may be volunta-
rily and consciously employed as a means of  communication»83.

Leggendo attentamente le parole del saggio darwiniano, risulta chiaro come 
nei fenomeni emotivi cervello e cuore, i due elementi che convivono nell’idea di 
ganzer Mensch settecentesco, retroagiscano l’uno sull’altro:

The heart, which goes on uninterruptedly beating night and day in so wonderful a man-
ner, is extremely sensitive to external stimulants. […] Hence when the mind is strongly 
excited, we might expect that it would instantly affect in a direct manner the heart; and 
this is universally acknowledged and felt to be the case. […] when the heart is affected it 
reacts on the brain; and the state of  the brain again reacts through the pneumo-gastric 
nerve on the heart; so that under any excitement there will be much mutual action and 
reaction between these, the two most important organs of  the body84.

È il “cuore” il punto di incontro tra emozione e ragione, tra il corpo e la men-
te, tra le teorie ottocentesche e le declinazioni letterarie di queste stesse idee, 
nelle quali si condensa la natura più autentica dell’essere umano. Scrive anche 
Goethe nella sua autobiografia: «Das Herz wird ferner öfters zum Vorteil ver-
schiedener, besonders geselliger und feiner Tugenden gerührt, und die zarteren 
Empfindungen werden in ihm erregt und entwickelt werden»85. 

80	  Cfr. Baggio et al., op. cit., pp. 10-11. 
81	  Cfr. Charles Darwin, The expression of  emotions in man and animals, John Murray, London 1872, 

http://darwin-online.org.uk/content/frameset?pageseq=1&itemID=F1142&viewtype=text 
(ultimo accesso 22 maggio 2025). 

82	  Cfr. Baggio et al. op. cit., p. 11. 
83	  Darwin, The expression of  emotions in man and animals, cit., p. 356. 
84	  Ivi, pp. 68-69. 
85	  Goethe, Dichtung und Wahrheit, cit., p. 378. «Il cuore, inoltre, spesso si commuove a tutto 

vantaggio di diverse qualità, soprattutto sociali e delicate, ed è lì che nascono e si sviluppano 

80 Per una poetica delle emozioni

http://darwin-online.org.uk/content/frameset?pageseq=1&itemID=F1142&viewtype=text


Nelle pagine conclusive del suo saggio, Darwin sottolinea la relazione tra 
emozioni e parole. Lo studioso afferma che l’espressione dei fenomeni emotivi, 
oltre a fungere di per sé come atto comunicativo, dà vivacità ed energia alle 
singole parole attribuendo a queste ultime una veridicità altrimenti inafferrabile: 
«The movements of  expression give vividness and energy to our spoken words. 
They reveal the thoughts and intentions of  others more truly than do words, 
which may be falsified»86. Anche le parole, allora, possono essere considerate 
esplicite manifestazioni di affetti ed emozioni che avvengono nello Herz dell’au-
tore, il quale cerca di dare voce, nel modo più diretto e autentico possibile, a 
tutto quanto accade nel suo mondo interiore.

Alla fine del secolo XIX, Darwin riconosce che persino la simulazione di 
una emozione tende a suscitare quella stessa emozione nella mente di un altro 
individuo87. In questa prospettiva, le parole impresse sulle pagine si fanno por-
tatrici delle emozioni dell’autore che, grazie al messaggio veicolato da un testo 
che è sopravvissuto allo scorrere del tempo, risuonano e rivivono anche nel 
cuore e nella mente del lettore di oggi. A tal proposito, si legga il seguente passo 
di Dichtung und Wahrheit, nel quale Goethe riflette sugli effetti che alcune opere 
possono produrre sui (giovani) lettori:

Wie denn junge Leute das Glück oder Unglück haben, daß, wenn einmal etwas 
auf  sie gewirkt hat, diese Wirkung in ihnen selbst verarbeitet werden muß, woraus 
denn manches Gute, so wie manches Unheil entsteht. Gedachtes Werk hatte bei 
mir einen großen Eindruck zurückgelassen, von dem ich mir selbst nicht Rechen-
schaft geben konnte; eigentlich fühlte ich mich aber in Übereinstimmung mit 
jener ironischen Gesinnung, die sich über die Gegenstände, über Glück und Un-
glück, Gutes und Böses, Tod und Leben erhebt, und so zum Besitz einer wahrhaft 
poetischen Welt gelangt. Freilich konnte dieses nur später bei mir zum Bewußt-
sein kommen, genug, es machte mir für den Augenblick viel zu schaffen; keines-
wegs aber hätte ich erwartet alsobald aus dieser fingierten Welt in eine ähnliche 
wirkliche versetzt zu werden88.

Da qui si comprende l’importanza del tema delle emozioni, da indagare sia in una 
prospettiva diacronica sia in una prospettiva sincronica, al fine di comprendere 

i sentimenti più raffinati», p. 281. 
86	  Darwin, The expression of  emotions in man and animals, cit., p. 366. 
87	  Cfr. ibidem. Questa idea verrà approfondita con particolare riferimento all’ambito letterario 

nel capitolo settimo, dove si affronterà il cosiddetto “paradosso della finzione”. 
88	  Goethe, Dichtung und Wahrheit, cit., pp. 459-460. «I giovani del resto hanno la fortuna o la 

sfortuna che quando qualcosa produce in loro un effetto, devono poi rielaborarlo per pro-
prio conto, con esiti ora fausti, ora infausti. L’opera in questione aveva suscitato in me una 
profonda impressione, che io stesso stentavo a capire. Sentivo tuttavia di condividere quella 
disposizione ironica che riesce a collocarsi al di sopra degli oggetti, della buona e della cattiva 
sorte, del bene e del male, della morte e della vita, e per questa via approda a un mondo auten-
ticamente poetico. Ovviamente di questo mi resi conto solo in seguito, ma in quel momento 
mi dava comunque molto da pensare. Mai però avrei immaginato che ben presto sarei finito 
da quel mondo immaginario in uno assai simile ma reale», pp. 340-341. 

81Capitolo secondo. Emozioni e 4E Cognition



a fondo non solo il cuore e la mente umani – «Herz und Geist»89 – bensì an-
che la poetica che esprime letterariamente i moti e le sfumature di questi stessi 
elementi. 

Ritornando a Darwin, ecco le parole con le quali lo studioso conclude The 
expression of emotions in man and animals:

We have also seen that expression in itself, or the language of  the emotions, as 
it has sometimes been called, is certainly of  importance for the welfare of  man-
kind. […] From these several causes, we may conclude that the philosophy of  our 
subject has well deserved the attention which it has already received from several 
excellent observers, and that it deserves still further attention, especially from any 
able physiologist90.

Si vuole ora prendere alla lettera l’invito e auspicio darwiniano e aggiungere alla 
teoria delle emozioni qualche tassello per ora mancante o bisognoso di appro-
fondimenti. I grandi nomi dietro alle teorie che si sono presentate nel corso di 
questo capitolo vengono molto spesso citati come «padrini»91 delle principali 
posizioni teoriche odierne, che hanno ormai oltrepassato i confini della filosofia 
per approdare negli ambiti delle neuroscienze affettive, della psicologia clinica, 
fino alle più recenti neurohumanities. Tuttavia, ai fini di un concreto apporto alla 
Affektenlehre di ieri e di oggi, è necessario oltrepassare il limite tracciato dai pen-
satori ottocenteschi e risalire ancora più indietro nel tempo, cercando le radici 
delle teorie odierne in nomi e autori ancora poco indagati dagli studiosi delle 
emozioni, i quali rappresentano gli antecedenti delle teorie appena esposte.

Non è un caso che proprio Darwin, sempre nelle sue conclusioni, faccia il 
nome di Albrecht von Haller92 (1708-1777), medico e poeta svizzero considera-
to il fondatore della moderna fisiologia: nella parte seconda del volume si vuole 
dimostrare come proprio nel secolo XVIII, e più in particolare nell’antropolo-
gia letteraria tedesca derivante dalle idee e dagli studi circoscrivibili al cosiddetto 
commercium mentis et corporis, siano già esplicitate tra le parole degli autori del tem-
po le teorie che oggi vengono messe alla prova nei laboratori di neuroscienze:

Molti dei punti emersi all’interno del dibattito […] rappresentano ancora oggi im-
portanti nervi scoperti della scienza delle emozioni, problemi con i quali non abbia-
mo finito di confrontarci, ed è dunque opportuno che – anche all’interno dei futuri-
stici laboratori di oggi – ci si prenda il tempo per ricordare le strade che abbiamo già 
solcato, per poterne intraprendere di nuove con maggiore e vigile consapevolezza93.

89	  Andreas Gryphius, Tränen des Vaterlandes (1636), in Id., Notte, lucente notte. Sonetti, a cura di 
Enrico De Angelis, Marsilio, Venezia 1993, testo tedesco a fronte, p. 56, v. 8.

90	  Darwin, The expression of  emotions in man and animals, cit., p. 367. 
91	  Baggio et al., op. cit., sinossi. 
92	  Cfr. Darwin, The expression of  emotions in man and animals, cit., p. 366. 
93	  Baggio et al., op. cit., p. 203. 

82 Per una poetica delle emozioni



Una strada nuova per la teoria delle emozioni – o perlomeno inedita nella pro-
spettiva dalla quale verrà presentata – è rappresentata dalla poetica degli autori 
dello Sturm und Drang, scrigno letterario di quella idea antropologica del ganzer 
Mensch alla quale si possono fare risalire le teorie sulle emozioni dall’Ottocento a 
oggi. Si oltrepassa così il secolo XIX per addentrarsi nel pensiero settecentesco, 
dove le emozioni e gli Affekte che coinvolgono corpo e mente si riversano con 
una inedita espressività nelle pagine degli scritti del tempo. È proprio per questa 
ragione che quelle pagine e quegli autori possono ora divenire parte integrante 
di una più completa e più «consapevole»94 teoria degli affetti.

94	  Ibidem. 

83Capitolo secondo. Emozioni e 4E Cognition





 Parte seconda 
La Affektenlehre nell’antropologia 

letteraria tedesca di fine Settecento

Tornate all’antico e sarà un progresso. 

Giuseppe Verdi, 1871





Capitolo terzo 
Commercium mentis et corporis

Oltrepassato il secolo diciannovesimo, momento cardine per la Affektenlehre, ci 
si addentra nel secolo diciottesimo, il Secolo della ragione per antonomasia – le 
siècle des lumières – ancora poco indagato e considerato all’interno della vasta e 
complessa teoria degli affetti.

È in questo momento che si inizia a comprendere che gli affetti umani non 
sono, come sostenuto da Cartesio, una minaccia per una ragione “pura”, ma che 
sono invece una sua fondamentale parte integrante, in quanto caratteristica in-
trinseca e ineliminabile della natura umana. Si pensi alla Kritik der reinen Vernunft 
(1781) di Immanuel Kant, nella quale il filosofo pone in relazione il conoscere 
con l’essere affermando che l’intelletto – dunque la ragione – riordina l’espe-
rienza fenomenica, categorizzata entro forme a priori innate ma sempre filtrata 
dalla percezione sensoriale soggettiva dell’individuo1. Kant intuisce che anche 
la “pura ragione” origina dai sensi, ponendo in stretta relazione i processi di 
conoscenza con l’esistenza biologica e fisiologica dell’essere umano:

Auf  welche Art und durch welche Mittel sich auch immer eine Erkenntnis auf  
Gegenstände beziehen mag, so ist doch diejenige, wodurch sie sich auf  dieselben 
unmittelbar bezieht, und worauf  alles Denken als Mittel abzweckt, die Anschau-
ung. Diese findet aber nur statt, so fern uns der Gegenstand gegeben wird; dieses 
aber ist wiederum, uns Menschen wenigstens, nur dadurch möglich, daß er das 
Gemüt auf  gewisse Weise affiziere. Die Fähigkeit, (Rezeptivität) Vorstellungen 
durch die Art, wie wir von Gegenständen affiziert werden, zu bekommen, heißt 
Sinnlichkeit. Vermittelst der Sinnlichkeit also werden uns Gegenstände gegeben, 
und sie allein liefert uns Anschauungen; durch den Verstand aber werden sie ge-
dacht, und von ihm entspringen Begriffe. Alles Denken aber muß sich, es sei ge-
radezu (directe), oder im Umschweife (indirecte), vermittelst gewisser Merkmale, 
zuletzt auf  Anschauungen, mithin, bei uns, auf  Sinnlichkeit beziehen, weil uns 
auf  andere Weise kein Gegenstand gegeben werden kann2.

1	  Cfr. Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft (1781), Reclam, Stuttgart 1966, trad. it. in Kant, 
Critica della ragion pura, UTET, Torino 1967. 

2	  Ivi, pp. 80-81. «In qualunque modo e con qualunque mezzo una conoscenza possa riferirsi 
ad oggetti, certo il modo in cui vi si riferisce immediatamente, ed a cui ogni pensiero tende, 
come suo mezzo, è l’intuizione. Ma questa si riscontra soltanto quando l’oggetto sia dato; il 
che è, a sua volta, possibile, per noi uomini almeno, solo se l’oggetto agisce, in qualche modo, 
sul nostro animo. La capacità di ricevere (recettività) rappresentazioni, mediante il modo in 
cui siamo affetti dagli oggetti, si chiama sensibilità. Quindi gli oggetti ci sono dati per mezzo 



Si prospetta, in pieno Secolo dei Lumi, quella interconnessione tra mente e cor-
po oggi al centro delle teorie della embodied cognition e che trova i suoi prodromi 
soprattutto nel discorso antropologico, filosofico, fisiologico e scientifico tede-
sco del secolo XVIII3.

Il contesto storico e culturale della Germania del Settecento rappresenta un 
prezioso scrigno dove poter ritrovare idee solide e profonde riguardanti una vi-
sione dell’essere umano «nella sua unità fisica, mentale e spirituale»4. È proprio 
nel contesto tedesco della Aufklärung (e più in particolare della Spätaufklärung) 
che sono stati formulati e scritti pensieri fondanti per una scienza dell’uomo 
nella sua totalità e complessità, che ancora oggi rimane valida e ancora gravi-
da di nuovi intrecci con le discipline del mondo della ricerca contemporanea. 
Soprattutto a partire dalla metà del Settecento, i principali testi di antropologia 
pubblicati in Germania propongono una nuova visione dell’essere umano in-
centrata sull’indagine di una interazione tra mente e corpo che pone questi due 
elementi sul medesimo piano, contrapponendosi così alla visione cartesiana che 
dominava fino a quel momento. Vari e numerosi studi appartenenti a discipline 
diverse, tra cui la fisiologia, la filosofia, la biologia, la medicina, la psicologia, la 
storia e altre ancora, si concentrano in questo periodo sullo studio dell’essere 
umano secondo i principi dell’aristotelico bíos, la “vita” che comprende la per-
cezione sensoriale, il pensiero e i processi di conoscenza5, ponendo in un rap-
porto di perfetta complementarità – sulla linea della endiadi «Herz und Geist»6 
di Andreas Gryphius – il corpo e la mente. Tale interazione, intorno alla quale 
convergono i diversi sguardi disciplinari del tempo, viene denominata con la 
perifrasi latina commercium mentis et corporis, volta a mettere in evidenza il rapporto 
di dialogo e interdipendenza tra i due elementi coinvolti.

Il termine commercium indicava nel diritto romano la capacità di stringere rap-
porti giuridici di contenuto patrimoniale tra cittadini romani e cittadini stra-
nieri. Da tale significato specifico è derivato successivamente il significato più 
generico, e tuttora in uso, di “commercio” come attività economica che mira a 
trasferire beni da un produttore a un consumatore, in modo diretto o attraverso 
l’operato di intermediari7. Tale accezione originale del termine permane anche 
se trasferita nel contesto della riflessione sul rapporto tra la dimensione biologica 
e quella spirituale e razionale dell’essere umano del secolo XVIII, sottolineando 

della sensibilità ed essa soltanto ci fornisce intuizioni; ma è attraverso l’intelletto che essi sono 
pensati, e da esso provengono i concetti. Tuttavia, ogni pensiero, mediante certe note, deve, 
direttamente o indirettamente, riferirsi, infine, a intuizioni, e quindi, in noi, alla sensibilità 
perché, diversamente, non ci può essere dato oggetto alcuno», p. 97. 

3	  Cfr. Gambino, Pulvirenti, Storie, menti, mondi. Approccio neuroermeneutico alla letteratura, cit., p. 18. 
4	  Ivi, p. 19. 
5	  Cfr. ivi, p. 20. 
6	  Gryphius, Tränen des Vaterlandes, cit., v. 8. 
7	  Cfr. https://www.treccani.it/enciclopedia/commercium_%28Enciclopedia-Italiana%29/ 

(ultimo accesso 22 maggio 2025). 

88 Per una poetica delle emozioni

https://www.treccani.it/enciclopedia/commercium_%28Enciclopedia-Italiana%29/


in particolare la relazione di dialogo, interdipendenza e soprattutto di scambio 
che intercorre tra la mente e il corpo e tra tutti gli eventuali intermediari che 
intervengono in tale relazione. Anche gli affetti, dunque tutte le sensazioni, i 
sentimenti, le passioni e le emozioni, sono parte integrante di questo commercium 
nel quale è coinvolto ogni singolo individuo: tutto ciò che è Affekt nell’essere 
umano si pone fin dal principio come elemento di comunicazione, come chiave 
per uscire dall’individualismo ed entrare in un rapporto intersoggettivo, ovvero 
di dialogo e scambio, “commercio”, con l’Altro. Tornando per un istante alla 
contemporaneità, afferma Vittorio Gallese:

Lo spazio interpersonale in cui viviamo fin dalla nascita continua a costituire per 
tutta la nostra vita una parte sostanziale del nostro spazio semantico. Quando os-
serviamo il comportamento altrui, e siamo esposti al potere espressivo di questo 
agire (il modo in cui gli altri agiscono, le loro sensazioni ed emozioni), grazie ad 
un processo automatico di simulazione, si viene a formare un ponte interperso-
nale carico di significato. […] tendiamo ad accompagnare la nostra comprensione 
linguistica o la nostra attività immaginativa con reazioni corporee che simulano 
le esperienze reali. […] È un problema empirico indagare fino a che punto questi 
meccanismi di simulazione possano spiegare la sofisticata – ed apparentemente 
unicamente umana – capacità di interpretare il mondo interiore degli altri8.

Anche da un punto di vista neuroscientifico, il commercium mentis et corporis, all’in-
terno del quale le emozioni rappresentano il cuore pulsante, rappresenta la chia-
ve per la creazione di uno spazio semantico personale e interpersonale entro cui 
l’essere umano costruisce la propria visione del mondo, inteso al contempo 
come Innen- e Außenwelt.

Di nuovo, i prodromi di questa interpretazione antropologica e intersogget-
tiva della perifrasi latina, benché spogliati delle più recenti e avanzate confer-
me sperimentali, risiedono nella scienza del contesto tedesco del secolo XVIII, 
dove il termine “Scienza” indica ancora genericamente l’insieme indistinto di 
tutti i saperi, senza gerarchie e senza quelle rigide e artificiose suddivisioni tra 
scienze umane e scienze dure che si sono configurate in seguito, perdurando 
fino ai giorni nostri. Al contrario, il confluire dei diversi saperi l’uno nell’altro 
determina una visione composita e dunque più completa riguardo alla natura 
umana, oggetto centrale dei numerosi e diversi studi di questo periodo:

Die Metaphysik am Ende des Jahrhunderts, wie sie sich aus der Tradition des Com-
merciums transformierte, müßte formuliert werden als “Vernünftige Gedanken über 
das Verhältnis des Menschen zu sich selbst, zu seiner Natur und zu seinem Gott”9.

8	  Gallese, La molteplice natura delle relazioni interpersonali: la ricerca di un comune rapporto neurofisiolo-
gico, cit., pp. 41-42. 

9	  Wilhelm Schmidt-Biggemann, Einführung, in Hans-Jürgen Schings (hrsg.), Der ganze Mensch. 
Anthropologie und Literatur im 18. Jahrhundert, cit., p. 9. «La metafisica di fine secolo, trasformata 

89Capitolo terzo. Commercium mentis et corporis



In questo senso, l’essere umano inizia a essere considerato scientificamente come 
un ganzer Mensch, ovvero come una totalità di corpo, mente e anima. Quest’ultima 
smette di essere considerata un’entità metafisica completamente slacciata dalla 
corporeità e da tutto ciò che costituisce la dimensione biologica e dunque mor-
tale dell’essere umano; al contrario, inizia a essere reputata causa e conseguenza 
di quella stessa dimensione, ovvero riflesso astratto ma comunque tangibile di 
tutto ciò che il corpo esperisce. Proprio le emozioni e le sensazioni sono tra i 
segnali più concreti di questa interdipendenza:

Im Streit der Evidenzen, im Streit um die rationale oder empirische Sicherheit 
der Seele kommt die entzweite, uneinige, die erfahrungsfähige, die – und dieses 
Wort bekommt in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts seine Emphase – die 
sensible, sentimentale, die kranke Seele in den Blick. Diese Perspektive verändert 
die philosophische Zugangsweise: Nicht mehr metaphysische Sicherheit und lo-
gische Begriffsklarheit sind der Seele angemessen, sondern Philosophie als Me-
dicina Mentis. Wo die kranke, entzweite Seele als Diagnose sichtbar wird, wo die 
falschen Affekte der Seele als Krankheiten des Willens für den philosophischen 
Artz diagnostizierbar sind, muß die Möglichkeit der Versöhnung der Entzweiung 
bedacht werden; die Seele sieht sich und wird gesehen im Prozeß der Selbstver-
änderung und Verbesserung zur Empfindungs-Einheit, einem Prozeß, der für 
den einzelnen Menschen emphatisch Bildung, für seine Gattung Erziehung zur 
Humanität heißt10.

Fondamentale, allora, quella «Möglichkeit der Versöhnung der Entzweiung»11, 
la possibilità di riconciliare la divisione originaria, prerequisito per una genuina 
e profonda comprensione dell’Altro – «empathisch Bildung»12 – e per gettare le 
basi per una vera e autentica umanità:

Eine dynamische Natur – äußerlich und innerlich, körperlich und seelisch – konn-
te sich als Bildungsprozeß zur Humanität selbst begreifen. Die Idee der Bildung, 
das interne Ziel, die Entelechie aller Natur und Erziehung, diese Idee war Bildung 

dalla tradizione del commercium, dovrebbe essere formulata come “Pensieri ragionevoli sul 
rapporto dell’uomo con se stesso, con la sua natura e con il suo Dio”». 

10	  Ivi, p. 12. «Nella disputa delle evidenze, nella disputa sulla certezza razionale o empirica 
dell’anima, emerge l’anima divisa, discordante, esperienziale, la – e questa parola acquista 
rilievo nella seconda metà del XVIII secolo – l’anima sensibile, sentimentale, malata. Questa 
prospettiva cambia l’approccio filosofico: non sono più la certezza metafisica e la chiarezza 
logico-concettuale ad essere appropriate per l’anima, ma la filosofia come medicina mentis. 
Dove l’anima malata e divisa diventa visibile come attraverso una diagnosi, dove gli affetti 
sbagliati dell’anima possono essere diagnosticati per il medico filosofo come malattie della 
volontà, deve essere considerata la possibilità di riconciliare la divisione; l’anima vede se stessa 
ed è vista nel processo di auto-trasformazione e miglioramento verso un’unità di sentimento, 
un processo che per il singolo essere umano si chiama enfaticamente formazione e per la sua 
specie educazione all’umanità». 

11	  Ibidem.
12	  Ibidem. 

90 Per una poetica delle emozioni



zu dem Ziel, das als Natur der Seele und Seele der Natur sich andeutungsweise 
zeigte: Humanität13.

Questo intento di riconciliazione e di scambio, sia tra le due dimensioni del singolo 
individuo (Körper und Seele), sia nella più ampia ottica intersoggettiva presa in esame 
anche dai neuroscienziati di oggi, rappresenta il cuore del commercium mentis et corporis.

Dopo tali premesse, si intuisce che, per una approfondita disamina di questo 
concetto, sia necessario un commercium ulteriore: un costante e proficuo dialogo 
tra diverse discipline e diverse cornici teoriche, in modo da poter studiare con 
un occhio il più scientifico e oggettivo possibile quel legame effettivo che sus-
siste tra il corpo e la mente dell’uomo. È grazie a tale consapevolezza che, nel 
panorama intellettuale della Germania del secolo XVIII, studiosi appartenenti 
a diverse discipline iniziano ad affrontare il tema del rapporto tra la mente e il 
corpo da differenti e numerose prospettive: gli studi di fisiologia di Albrecht 
von Haller e di Johann August Unzer si compenetrano con quelli di matrice più 
filosofica di Johann Gottlob Krüger, Johann Gottfried Herder e, sul finire del 
secolo, di Friedrich Schiller, che in Über den Zusammenhang der thierischen Natur des 
Menschen mit seiner geistigen (1780) riassume e conferma tutti gli studi precedenti, 
di nuovo intrecciando la filosofia con la medicina.

Schiller, influenzato dall’ottimismo razionalistico della Aufklärung e, al con-
tempo, fortemente interessato allo studio dell’uomo nella sua unità psicofisica, 
si forma come medico-filosofo. Un importante Leitmotiv nelle opere schilleriane 
è il tentativo di comprendere i meccanismi di interazione tra mente e corpo, che 
si ritraducono nel complesso rapporto tra ragione e passioni e tra conoscenza 
ed emozioni, riscontrabile soprattutto nelle opere e negli scritti di estetica del 
Schiller maturo14. Tuttavia, l’intento interdisciplinare del medico-filosofo emer-
ge già nel primo capitolo della dissertazione presentata nel 1779 per la laurea in 
medicina alla Karlsschule, intitolato Philosophie der Physiologie. In questo estratto, nel 
quale lo studente proponeva una interpretazione filosofica e al contempo fisio-
logica del commercium mentis et corporis, emerge innanzitutto l’importanza dell’e-
sperienza sensibile nel determinare la cartesiana res cogitans, ovvero il pensiero:

Vermittelst dieser funf  Organe hat die ganze materielle Natur freien offenen Zu-
gang zu der geistigen Kraft. Die äußern Veränderungen werden durch sie zu in-
nern. Durch sie wirft die äußere Welt ihr Bild in der Seele zurück. Und dies ist nun 
der erste Grundpfeiler des geistigen Lebens; Vorstellung15.

13	  Ibidem. «Una natura dinamica – esterna e interna, fisica e spirituale – poteva concepirsi come 
un processo di formazione all’umanità. L’idea di formazione, la meta interna, l’entelechia di 
tutta la natura e di tutta l’educazione, questa idea era formazione tesa alla meta che si mostra-
va per accenni come la natura dell’anima e l’anima della natura: l’umanità». 

14	  Cfr. Giovanna Pinna, Introduzione, in Friedrich Schiller, Il corpo e l’anima: scritti giovanili, 
Armando, Roma 2012, pp. 8-10. 

15	  Friedrich Schiller, Philosophie der Physiologie, in Sämtliche Werke, Bd. 8, Philosophische Schriften, 
Aufbau-Verlag, Berlin 2005, pp. 13-32, qui p. 22, trad. it. in Pinna (a cura di), Il corpo e l’anima, 

91Capitolo terzo. Commercium mentis et corporis



Schiller decreta l’interazione costante tra il mondo esterno e l’individuo, riassun-
ta e racchiusa nell’organo del Sensorium, intuito e descritto in termini neurologici 
dal fisiologo coevo Albrecht von Haller16. Per dimostrare l’influenza che la per-
cezione sensibile, trasmessa al pensiero soprattutto mediante gli Affekte, opera 
sull’intelletto, Schiller si serve di una metafora di ambito musicale:

Wenn ich zwei Klaviere nebeneinanderstelle, und auf  einem derselben eine Saite 
rühre, und einen Ton angebe, so wird auf  dem andern Klavier die nämliche Saite 
und keine andere, ohne mein Zutun zittern, und ebenden Ton, freilich matter, 
angeben. Wir könnten also sagen: die Stelle des ersten Klaviers vertritt die Welt, 
so wie sie sich in den sinnlichen Organen befindet, die Stelle der Luft den Ner-
vengeist. Die Stelle des zweiten Klaviers das Denkorgan. Soviel Saiten sind in der 
sinnlichen Welt, als Objekte. Soviel Fibern im Denkorgan, als Saiten in der sinn-
lichen Welt. Und beede, die Welt und das Denkorgan, und sie Saiten in jener und 
die Fibern in dieser sich ebenso genau entsprechend, als die beeden Klaviere, als 
ihre Saiten sich entsprochen haben17.

Schiller dimostra attraverso la sua indagine medico-filosofica che l’anima è 
un’entità sì pensante ma anche e soprattutto senziente. Queste le parole con cui si 
conclude, interrompendosi, lo scritto a noi pervenuto, contenute in un paragra-
fo eloquentemente intitolato Sentimenti della vita spirituale: 

Meine Seele ist nicht allein denkendes; sie ist auch ein empfindendes Wesen. Dies 
allein macht sie glücklich. Jenes allein macht sie des letztern fähig. Wir werden se-
hen, wie genau der Menschenschöpfer Denken an Empfinden gebunden hat. Emp-
findung ist derjenige Zustand meiner Seele, wo sie sich einer Verbesserung oder 
Verschlimmerung bewußt ist. Darin also von der Vorstellung unterschieden, daß 
sie hier nur den Zustand eines äußern Wesens, dort aber ihren eigenen empfindet18.

cit., p. 30: «Per mezzo di questi cinque organi l’intera natura materiale ha accesso libero e 
aperto alla forza spirituale. Le modificazioni esterne vengono con ciò trasformate in modi-
ficazioni interne e il mondo esterno rimanda la sua immagine all’anima. Questa è la prima 
colonna portante della vita spirituale: la percezione». 

16	  Cfr. Albrecht von Haller, Von den empfindlichen und reizbaren Teilen des menschlichen Körpers, Karl 
Sudhoff, Leipzig 1968. 

17	  Schiller, Philosophie der Physiologie, cit., p. 27. «Se colloco due pianoforti uno accanto all’altro, 
tocco una corda di uno dei due e produco una nota, nell’altro pianoforte vibrerà la stessa corda 
e nessun’altra e produrrà la stessa nota, ovviamente attenuata. Possiamo dunque dire che il 
primo pianoforte rappresenta il mondo esterno, così come esiste negli organi sensibili, l’aria 
rappresenta lo spirito neurale. Vi sono tante corde nel mondo sensibile quanti sono gli oggetti. 
Tante fibre nell’organo del pensiero quante corde nel mondo sensibile. Ed entrambi, il mondo 
e l’organo del senso, così come le corde in quello e le fibre in questo, si corrispondono così 
precisamente come i due pianoforti quando le loro corde hanno risuonato insieme», p. 37. 

18	  Ivi, p. 31. «La mia anima non è solo un’entità pensante, ma anche senziente. Solo il sentire 
la rende felice, ma può esserlo solo in quanto pensa. Vedremo quanto strettamente il crea-
tore dell’uomo ha connesso il pensare al sentire. Il sentire è quello stato della mia anima nel 
quale essa ha coscienza di un miglioramento o di un peggioramento. Esso si distingue dalla 

92 Per una poetica delle emozioni



Come preannunciato in questo ultimo passaggio, Schiller affronta il tema del 
commercium mentis et corporis in uno scritto successivo, ovvero nel celebre Saggio 
sul rapporto tra la natura animale e la natura spirituale dell’uomo, pubblicato nel 1780, 
nel vivo della tempesta stürmeriana, che si impone quasi programmaticamen-
te come una dimostrazione dell’influsso del corpo sulla psiche e, più in gene-
rale, della relazione tra il sistema dei sensi “animale” sul sistema spirituale e 
razionale19.

Questi studi e queste idee confluiscono successivamente nella Naturphilosophie 
di Friedrich Schelling, che nella sua opera principale Von der Weltseele (1798) in-
scrive – come suggerisce lo stesso sottotitolo Eine Hypothese der höhern Physik zur 
Erklärung des allgemeinen Organismus – un’ipotesi della fisica superiore al fine di 
spiegare l’intero organismo20. Si intensifica il fitto intreccio tra le varie discipline 
che concorrono indistintamente, seppur con metodi e punti di vista differenti, a 
una reale comprensione della natura umana, elemento che per essere compreso 
a fondo necessita in primis del superamento di tutte le dicotomie e di ogni rigida 
categorizzazione:

Once we begin to distance ourselves from the binary mode and think comple-
mentary – even holistically – we begin to notice linkages previously unsuspected. 
We also come to appreciate the fact that nonlinearity is actually the rule in the real 
world, whether in cloud formations, gypsy moth populations, particle physics, our 
heart rhythms and brain waves – or in enduring works of  art21.

Più in particolare, nei discorsi e nelle ricerche intorno al commercium mentis et corpo-
ris viene intessuta molta di quella Affektenlehre oggi protagonista di innovativi stu-
di transdisciplinari22. Questo poiché al centro del rapporto tra il corpo e la mente 
dell’uomo risiede proprio l’intero mondo degli affetti: sensazioni ed emozioni 
che hanno sede nello Herz, il “cuore”, che è al contempo organo fondamentale 
dal punto di vista biologico e fulcro dell’umano Fühlen, altrettanto fondamentale 
per la conoscenza del proprio mondo interiore e per entrare in contatto con il 
mondo esterno attraverso il Mit-fühlen. Afferma Alexander Košenina:

percezione per il fatto che questa coglie solo lo stato della sua esistenza esterna, mentre il 
sentire coglie lo stato della propria stessa esistenza», p. 44. 

19	  Cfr. Pinna, op. cit., p. 47. 
20	  Cfr. F. W. J. Schelling, Von der Weltseele. Eine Hypothese der höheren Physik zur Erklärung des 

allgemeinen Organismus (1798), in Id., Sämtliche Werke, hrsg. von K.F.A. Schelling, J.G. Cotta, 
Stuttgart 1856-1861, II. 

21	  John A. McCarthy, in Heather I. Sullivan, Agency in the Anthropocene, in McCarthy (ed. by), 
The Early History of  Embodied Cognition 1740-1920: The Lebenskraft-Debate and Radical Reality in 
German Science, Music, and Literature, Brill, Leiden 2016, p. 294. 

22	  Si veda a tal proposito il volume a cura di Elena Agazzi, Giovanni Iamartino, Paolo 
Mazzarello, Comunicare la scienza medica nel Settecento europeo, Istituto Lombardo Accademia di 
Scienze e Lettere, Milano 2021, con particolare riferimento al saggio di Federica La Manna, 
Semiotica degli affetti e manifestazioni fisiche nei testi medico-filosofici di Halle. 

93Capitolo terzo. Commercium mentis et corporis



Zu sehen ist nicht ein ganzer Mensch als Mikrokosmos zwischen Himmel und 
Erde […], sondern dessen Herz als zentrales Organ und damit als pars pro toto. 
Dieses Herz steht zwischen einem finsteren (Teufel, Grimm, Angst, Widerwille, 
Luzifer, Ho ̈lle) und einem lichten Halb- kreis (Gott, Engel, Vater/Sohn/Heiliger 
Geist) sowie zwischen Himmel/Tod oben und Erde/Paradies/Elemente unten23.

Si vuole dimostrare come quel cuore pars pro toto sia l’elemento su cui si fonda 
non solo il discorso fisiologico, antropologico e filosofico del secolo XVIII, 
bensì anche la poetica dello Sturm und Drang, volta a esprimere letterariamente la 
complessità, la bellezza e l’importanza dell’umano sentire.

Georg Christoph Lichtenberg, in Ueber Physiognomik; wider die Physiognomen. Zu 
Beförderung der Menschenliebe und Menschenerkenntnis (1778), affermava che il corpo 
è a metà tra la nostra anima e il mondo esterno:

So steht unser Körper zwischen Seele und der übrigen Welt in der Mitte, Spie-
gel der Wirkungen von beyden; erzählt nicht allein unsere Neigungen und Fä-
higkeiten, sondern auch die Peitschenschläge des Schicksals, Clima, Krankheit, 
Nahrung und tausend Ungemach, dem uns nicht immer unser eigner böser Ent-
schluß, sondern oft Zufall und oft Pflicht aussetzen24.

Si vedrà ora, a partire dagli studi di alcuni fisiologi e filosofi tedeschi del secolo 
XVIII, come il corpo – teatro delle passioni e dell’umano Affekt – penetri a 
fondo anche nella pratica della scrittura. Proprio per questo, seguendo ancora le 
parole di Lichtenberg, la letteratura si rivela essere uno strumento chiave sia per 
l’espressione sia per una profonda comprensione della natura umana.

3.1. La Irritabilitätslehre di Albrecht von Haller
Riprendendo ora il filo della teoria degli affetti, che dalla contemporaneità at-
traversa a ritroso i secoli passati, non era un caso che nell’Ottocento Charles 
Darwin facesse il nome, proprio all’interno della sua opera più importante, di 
Albrecht von Haller25.

23	  Alexander Košenina (hrsg.), Literarische Anthropologie. Grundlagentexte zur ‚Neuentdeckung des 
Menschen‘, De Gruyter, Berlin/Boston 2016, p. 9. «Il ganzer Mensch non va considerato come 
microcosmo tra cielo e terra [...], ma il suo cuore come organo centrale e quindi come pars pro 
toto. Questo cuore si trova tra un semicerchio oscuro (diavolo, ira, paura, avversione, Lucifero, 
inferno) e uno luminoso (Dio, angeli, Padre/Figlio/Spirito Santo), nonché tra cielo/morte in 
alto e terra/Paradiso/elementi in basso». 

24	  Georg Christoph Lichtenberg, Ueber Physiognomik; wider die Physiognomen. Zu Beförderung der 
Menschenliebe und Menschenerkenntniß, Johann Christian Dieterich, Göttingen 1778, pp. 21-32. 
«Così il nostro corpo sta nel mezzo tra l’anima e il resto del mondo, specchio degli effetti di 
entrambi; racconta non solo delle nostre inclinazioni e capacità, ma anche dei colpi del de-
stino, del clima, delle malattie, del cibo e delle mille avversità a cui siamo esposti non sempre 
per nostra malevola decisione, bensì sovente per caso e sovente per dovere». 

25	   Cfr. Darwin, The expression of  emotions in man and animals, cit., p. 366.

94 Per una poetica delle emozioni



Fisiologo e poeta svizzero, nato a Berna nel 1708, è stato uno studioso dalla 
cultura enciclopedica, che ha approfondito e riunito discipline varie e distanti 
sotto un’unica, innovativa visione del mondo e dell’uomo. Oltre alla fisiologia 
e alla poesia, Haller si interessa e si dedica anche alla medicina, all’anatomia e 
alla botanica, sempre associando all’attività scientifica un’intensa produzione 
letteraria: scrive poesie di carattere filosofico-didascalico (Die Alpen, 1729), e 
nell’ultima fase della sua vita anche romanzi di intento politico (Usong, 1771), 
oltre a moltissimi appunti, a un epistolario e al diario Tagebuch seiner Beobachtungen 
über Schriftsteller und über sich selbst, pubblicato postumo nel 1787, significativa 
testimonianza del dissidio fra l’orientamento razionalistico dello scienziato e 
la sua fede religiosa. Come si evince da questa breve descrizione, arte e scienza 
convivono nelle opere dello studioso, aprendo le porte a quella interdisciplina-
rità auspicata da Hume, volta a descrivere e a comprendere le più recondite sfu-
mature della natura umana, attraverso quella che si delinea sempre di più come 
una universale «Seelensprache»26, una lingua dell’anima.

Albrecht von Haller, proprio grazie a questa sua essenza di studioso poliedri-
co, è una figura fondamentale per lo sviluppo del commercium mentis et corporis nel-
la Germania del secolo XVIII. In particolare, la sua opera Primae lineae physiolo-
giae (1744), rielaborata successivamente nella più conosciuta Elementa physiologiae 
corporis humani (1756-1788), racchiude le fondamenta della fisiologia moderna, 
rappresentando uno snodo chiave e un passaggio obbligato anche per la teoria 
degli affetti del Settecento che si riflette a sua volta nella poetica e nell’esteti-
ca27 del tempo. Attraverso prove e osservazioni sperimentali sul corpo umano, 
Haller ripone nella fisiologia il compito di spiegarne i movimenti interni, le 
funzioni degli organi, i cambiamenti dei fluidi e le forze attraverso le quali la vita 
viene sviluppata e sostenuta28:

[A physiologist] must explain the forces through which the forms of  things re-
ceived by the senses are presented to the soul; through which the muscles, which 
are governed by the commands of  the mind, in turn have strength; the forces 
through which food is changed into such different kinds of  juices; and through 
which, finally, from these liquids both our bodies are preserved and the loss of  
human generations is replaced by new offspring. Sensation, motion, digestion, as-
similation, growth, reproduction – these are the functions of  the living organism 
the physiologist must explain29.

26	  Hans Werner Ingensiep, Der Mensch im Spiegel der Tier- und Pflanzenseele, in Schings, Der ganze 
Mensch, cit., pp. 54-79, qui p. 78. 

27	  Cfr. a tal proposito il volume di Ernst Stöckmann, Anthropologische Ästhetik. Philosophie, Psychologie 
und ästhetische Theorie der Emotionen im Diskurs der Aufklärung, Niemeyer, Tübingen 2009. 

28	  Cfr. Albrecht von Haller, Elementa physiologiae, Sumptibus Marci-Michael, Bousquet, Lausanne 
1757, tradotto in lingua inglese in Shirley A. Roe, Anatomia animate. The Newtonian Physiology 
of  Albrecht von Haller, in Transformation and Tradition in the Sciences, ed. by Everett Mendelsohn, 
Cambridge University Press, Cambridge 1984, pp. 273-300, qui p. 276. 

29	  Ibidem. 

95Capitolo terzo. Commercium mentis et corporis



Haller propone una spiegazione funzionale del corpo umano, basata sull’analisi 
delle forze interne più rilevanti. 

Per questo, gli studi del fisiologo si inseriscono a pieno titolo nella cosiddetta 
Lebenskraft-Debatte che anima i discorsi intellettuali della Germania del Settecento 
e che trova le sue radici nella filosofia di Gottfried Wilhelm von Leibniz, il quale 
ipotizzò l’esistenza di centri di forza singoli e indivisibili, le monadi, come causa 
di tutta la vita organica30. Il termine Lebenskraft, ovvero forza vitale, fu usato per 
la prima volta ufficialmente nel contesto tedesco dal fisico e botanico Friedrich 
Casimir Medicus (1736-1808), in occasione di una lezione alla Kurpfälzisch-
Theodorischen Akademie der Wissenschaften di Mannheim nel 1774. Secondo 
lo studioso, esiste una forza vitale che abita il regno vegetale e quello animale e 
che rappresenta la forza dominante nella natura fisica e meccanica dell’uomo. 
Più tardi, il medico Christoph Wilhelm Hufeland (1762-1836), considerato in 
Germania uno dei maggiori promulgatori della medicina olistica sul modello 
ippocratico, riconosceva nella Lebenskraft, osservabile nelle reazioni chimiche 
che avvengono nel corpo, il punto di incontro tra Körper e Geist, contribuendo 
così al commercium mentis et corporis in ambito medico31:

Auch hierzu ist das Wort Lebenskraft am schicklichsten, indem es nicht bloss das 
Reizverhältnis des Lebens, sondern auch das chemische Verhältnis des Lebens 
(d.h., die chemische-vitale Beschaffenheit der Materie und ihre in der Vitalität ge-
gründeten Ursachen) umfasst32.

La forza vitale è strettamente legata alle funzioni biologiche del corpo, le quali 
dettano il ritmo della vita – il bíos – di un organismo. La Lebenskraft diviene il 
punto di contatto tra il corpo, inteso biologicamente quale macchina organica, 
la mente, intesa al contempo razionalmente e spiritualmente come Geist o come 
Seele, e l’ambiente circostante. In questa prospettiva, la forza vitale inizia a essere 
intesa come uno strumento comunicativo capace di mettere in dialogo il corpo e la 
mente del singolo individuo con tutto ciò che avviene e che esiste al di fuori. I 
legami e le connessioni che intercorrono tra questi tre elementi si manifestano 
attraverso alcuni fenomeni fisici e biologici che, proprio nel contesto del com-
mercium mentis et corporis al quale si interessano in questo momento storico varie e 

30	   Cfr. Gottfried Wilhelm Leibniz, Principi della filosofia, o Monadologia; Principi razionali della natura 
e della grazia, edizione con testo originale a fronte, Bompiani, Milano 2001. 

31	   Cfr. John A. McCarthy, Introduction: Life Matters, in McCarthy (ed. by), The Early History of  
Embodied Cognition 1740-1920: The Lebenskraft-Debate and Radical Reality in German Science, Music, 
and Literature, cit., pp. 30-31. 

32	   Christoph Wilhelm Hufeland, Mein Begriff  von der Lebenskraft, in «Journal der practischen 
Heilkunde», n. 6 (1798), pp. 785-796, qui p. 791. «Anche in questo caso il termine Lebenskraft è 
il più adeguato, poiché comprende non solo la componente di stimolo della vita, ma anche la 
componente chimica della vita (cioè la costituzione chimico-vitale della materia e le sue cause 
basate sulla vitalità)».

96 Per una poetica delle emozioni



numerose discipline, iniziano a essere indagati come manifestazioni tangibili del 
legame mente-corpo. I due fenomeni principali, indagati e approfonditi negli 
studi di Albrecht von Haller, sono l’irritabilità e la sensibilità, i quali sono peral-
tro fondamentali per rintracciare nelle speculazioni del periodo in questione le 
basi teoriche e sperimentali degli odierni studi sulle emozioni. 

Nel 1752, davanti alla Göttingische Gesellschaft der Wissenschaften, Albrecht von 
Haller espone il suo scritto Von den empfindlichen und reizbaren Teilen des menschli-
chen Körpers (De partibus corporis humani sensibilibus et irritabilibus), nel quale inscrive 
la propria teoria più importante, conosciuta come Irritabilitätslehre33. In questa 
teoria, lo studioso pone le forze dell’irritabilità (Reizbarkeit) e della sensibilità 
(Empfindlichkeit) – oltre alla terza forza della contrattilità – come i due fenomeni 
interiori imprescindibili in qualsiasi organismo vivente: sono reizbar quelle parti 
del corpo umano che si accorciano se toccate dall’esterno, come i muscoli e 
come il cuore, l’organo più irritabile34; empfindlich, invece, è secondo Haller 

Einen solchen Teil des Körpers, dessen Berührung sich die Seele vorstellet; und 
bei den Tieren, von deren Seele wir nicht so viel erkennen können, nenne ich die-
jenigen Teile empfindlich, bei welchen, wenn sie gereizet werden, ein Tier offen-
bare Zeichen eines Schmerzes oder einer Unruhe zu erkennen gibt35.

Sono dunque soprattutto i nervi e tutte le parti del corpo nervose ad avere questa 
seconda caratteristica. Haller considerava queste forze come importanti qualità 
dei tessuti umani, i quali venivano per la prima volta osservati e studiati mediante 
gli strumenti dell’anatomia e della fisiologia, includendo analisi dettagliate della 
struttura degli organi e del flusso dei fluidi, attraverso le quali si sono potute 
trarre importanti conclusioni basate su fenomeni sperimentalmente osservabi-
li. Haller diviene così il primo fisiologo scientificamente inteso. Anche in uno 
scritto successivo, Erster Umriß der Geschäfte des körperlichen Lebens (1770), Haller 
utilizza il metodo sperimentale per analizzare il posizionamento dell’“anima” e 
l’operato dei nervi. Le sue conclusioni riguardo alle sensazioni e ai movimenti 
muscolari possono essere considerate tutt’oggi valide: le sensazioni presuppon-
gono la trasmissione di informazioni da un nervo sensorio attraverso l’intero 
sistema nervoso, affinché ciò che Haller intende per anima le processi. Il movi-
mento dei muscoli, al contempo, può essere diretto dall’anima attraverso gli stes-
si nervi. A seguito di tali osservazioni, Haller conclude che l’anima non risiede 

33	  Cfr. Albrecht von Haller, Von den empfindlichen und reizbaren Teilen des menschlichen Körpers, cit.
34	  Cfr. Hans Adler, Aisthesis, steinernes Herz und geschmeidige Sinne. Zur Bedeutung der Ästhetik-Diskussion 

in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts, in Schings (hrsg.), Der ganze Mensch, cit., p. 106. 
35	  Albrecht von Haller, Von den empfindlichen und reizbaren Teilen des menschlichen Körpers, cit., p. 14. 

«Una tale parte del corpo, di cui, se toccata, l’anima si fa una rappresentazione; e nel caso degli 
animali, delle cui anime non possiamo riconoscere molto, chiamo sensibili quelle parti per le 
quali, se sottoposte a stimolazione, un animale dà segni manifesti di dolore o di irrequietezza». 

97Capitolo terzo. Commercium mentis et corporis



sulla superficie del cervello, bensì nel tessuto nervoso36, ponendo così le basi per 
una riprova empirica del connubio mente-corpo. I nervi causano il movimento 
delle estremità del corpo in risposta a richieste mentali individuali, che secon-
do lo studioso pertengono all’anima: «Der Sammelplatz aller Empfindungen 
des Menschen – das Gehirn und das Nervensystem – ist anerkannter Träger 
alles Seelischen geworden und die neurozentrische Seelenlehre bahnt sich ihren 
Weg»37. La fisiologia di Haller, in sintesi, dimostra la partecipazione necessaria del 
corpo nel complesso funzionamento della mente, ponendo così nelle ricerche 
inerenti al commercium mentis et corporis della Germania del secolo XVIII le basi di 
ciò che oggi le neuroscienze cognitive definiscono embodiment.

L’utilizzo nel suo metodo dell’inferenza, dell’analogia e dell’osservazione em-
pirica rendono i suoi studi e le sue scoperte scientificamente validi e dunque 
riutilizzabili anche nelle ricerche di altri ambiti disciplinari o in studi successi-
vi, forti di una evoluzione tecnologica in divenire. Il fisiologo vedeva infatti la 
scienza non come una serie definitiva di leggi basate sull’evidenza empirica, ma 
piuttosto come un processo, dove la formulazione di una qualsiasi ipotesi dà vita 
alla ricerca di ulteriori e nuove evidenze empiriche. Proprio la formulazione 
di nuove teorie favorisce la creazione di relazioni e promuove la sintesi di un 
numero sempre in crescita di informazioni che contribuiscono, a loro volta, 
a concepire la ricerca scientifica come un unico grande processo in divenire, 
come fosse un organismo vivente38.

La consapevolezza della sconfinatezza della Scienza e del dialogo necessario 
tra le diverse branche del sapere si traduce nella poliedricità delle opere dello 
stesso Haller. Come anticipato, parallelamente agli studi di medicina, anatomia 
e fisiologia, lo studioso compone anche scritti di carattere puramente letterario, 
dove però, a una lettura attenta, traspaiono le medesime idee affrontate secondo 
il metodo sperimentale nelle opere di carattere scientifico. Un primo esempio è 
rappresentato dal poema didattico Über den Ursprung des Übels (1734), dove il cor-
po e l’anima vengono giustapposti nella storia della salvezza eterna e del destino 
morale del genere umano. Nonostante da questo scritto emerga una antropolo-
gia basata sulle idee del Cristianesimo – secondo il quale il vero fulcro dell’Uo-
mo è situato nel Geist, nello spirito, mentre viene condannata un’esperienza del 
mondo basata sui piaceri immediati e carnali, legati al corpo – permane sullo 
sfondo la tesi comprovata dalla Irritabilitätslehre: i sensi sono fondamentali nella 

36	  Cfr. Albrecht von Haller, Erster Umriß der Geschäfte des körperlichen Lebens für die Vorlesungen 
eingerichtet. Aus dem Lateinischen unter der Aufsicht des Verfassers übersetzt, Haude & Spener, Berlin 
1770, p. 200; Brian I. McInnis, Haller, Unzer, and Science as Process, in McCarthy (ed. by), The 
Early History of  Embodied Cognition 1740-1920: The Lebenskraft-Debate and Radical Reality in 
German Science, Music, and Literature, cit., p. 110.

37	  Hans Werner Ingensiep, op. cit., p. 73. «Il luogo di raccolta di tutte le sensazioni dell’essere 
umano – il cervello e il sistema nervoso – è diventato il vettore riconosciuto di tutto ciò che 
pertiene all’interiorità e la teoria neurocentrica dell’anima si sta facendo strada». 

38	  Cfr. ivi, p. 113. 

98 Per una poetica delle emozioni



percezione del vero e nella attribuzione di un significato a tutto ciò che ci cir-
conda. È allora il corpo, che, come afferma anche Lichtenberg39, è il medium per 
eccellenza tra l’anima e il mondo, a collegare mondo esterno e interno attraverso 
l’irritabilità e la sensibilità, trasmettendo dati sensibili alla mente per far sì che 
questi vengano processati in pensieri. Haller inscriveva così nei versi di un poema 
alcuni principi portanti della Affektenlehre: «Vielleicht empfangen wir, bei trüber 
Dämmerung Klarheit, / Nur durch fünf  Öffnungen den schwachen Strahl der 
Wahrheit»40. La metafora delle “cinque aperture” – ovvero i cinque sensi – che 
fanno filtrare qualche «debole raggio della verità»41 è una chiara traduzione lette-
raria della consapevolezza di Haller riguardo all’origine sensibile del pensiero e 
dunque della convivenza, nell’uomo, della sfera affettiva e di quella cognitiva. Si 
comprende che la teoria dell’irritabilità è ben lungi dall’essere relegata entro gli 
stretti confini della fisiologia e della medicina: al contrario, è proprio intorno alla 
trattazione “scientifica” del commercium mentis et corporis, dei concetti di sensazione 
(Empfindlichkeit), rappresentazione, irritabilità (Reizbarkeit), psicologia, che si svi-
luppa l’intero discorso antropologico settecentesco, da cui emerge una costante 
e profonda riflessione intorno alla natura degli affetti42.

Con la sua Irritabilitätslehre – dunque teorizzando l’interazione tra l’irritabilità 
sensoriale determinata da stimoli esterni e la rappresentazione nell’anima degli 
stessi – Haller pone delle solide basi scientificamente comprovate riguardo alla 
coesistenza e codeterminazione tra sensibilità e coscienza43. Tale teoria, ripresa 
e rielaborata da un punto di vista filosofico e letterario da Johann Gottfried 
Herder qualche decennio più tardi44, fa di Albrecht von Haller l’anello di con-
giunzione tra la fisiologia e la filosofia del tempo e, più in particolare, tra una 
implicita teoria degli affetti, la nascente antropologia del ganzer Mensch e la po-
etica del sentimento che si sviluppa durante il periodo stürmeriano a partire da 
queste premesse: «Über Haller und Leibniz (sowie genauer zu analysierenden 
Relikten der alten hermeneutischen Naturphilosophie) gelangt sie zu einem 
monistisch-dynamistischen Panpsychismus. Eine “psychologische Physiologie” 
gehört zu ihren vornehmsten Zielen»45. Sulla linea di questa auspicata “fisiolo-

39	  Cfr. Georg Christoph Lichtenberg, Ueber Physiognomik; wider die Physiognomen. Zu Beförderung der 
Menschenliebe und Menschenerkenntniß, cit., pp. 21-32.

40	  Albrecht von Haller, Über den Ursprung des Übels, in A. Elschenbroich (hrsg.), Die Alpen und 
andere Gedichte, Reclam, Stuttgart 1965, pp. 53-74, qui p. 70. «Forse, nel tetro crepuscolo, rice-
viamo la chiarezza, / solo attraverso cinque aperture il debole raggio della verità».

41	  Cfr. ibidem.
42	  Cfr. Gambino, Pulvirenti, Herder precursore delle teorie sull’Embodiment e sulla cognizione incarna-

ta, cit., p. 6. 
43	  Ivi, p. 5. 
44	  Si veda a tal proposito il capitolo quarto per una trattazione dettagliata.
45	  Hans-Jürgen Schings, Melancholie und Aufklärung. Melancholiker und ihre Kritiker in 

Erfahrungseelenkunde und Literatur des 18. Jahrhunderts, Metzler, Stuttgart 1977, p. 17. «Attraverso 
Haller e Leibniz (oltre a residui della vecchia filosofia ermeneutica della natura, che verranno 

99Capitolo terzo. Commercium mentis et corporis



gia psicologica”, sempre in parallelo alla sua attività di fisiologo e di scienziato, 
Haller tiene un diario, il suo Tagebuch, il quale è per noi ancora oggi un prezioso 
scrigno letterario che custodisce pensieri, riflessioni e intuizioni riguardo a quelli 
che possiamo considerare i prodromi delle odierne neurohumanities: 

Unter der Ägide des Melancholie-Paradigmas tut sich das weite Feld der zeit-
genössischen Psychologie, Popularmedizin und Anthropologie auf. […] Die 
schwarze Galle hat darin ihre Basis. Sie regt dazu an, unsere Kenntnisse über die Be-
ziehungen zwischen Literatur und Naturwissenschaften um die Dimension der 
Anthropologie zu erweitern46.

Al suo diario, Haller affida le inquietudini dettate da un dissidio interiore, rappre-
sentato da quella bile nera, la schwarze Galle, tra il suo orientamento razionalistico 
e la fede religiosa. Con autentica e immediata spontaneità, il fisiologo riversa 
nelle pagine la sua lotta contro le passioni, quelle Leidenschaften che coinvolgono 
il corpo e la mente e che vengono percepite come peccaminose, sempre alla 
ricerca di una oggettivizzazione tangibile di questi potenti e pervasivi fenomeni: 
«Freylich kann zum Theil meine schwache Gesundheit dazu beytragen, daß mir 
vieles so schwarz vorkommt. Aber dennoch liegt der Hauptfehler in meinem 
allzusehr am Zeitlichen hängenden Herzen»47.

Ecco tornare lo Herz, l’organo della sensibilità per eccellenza, che cade vit-
tima dei piaceri e dei dolori dell’istante, generando quella che Hans-Jürgen 
Schings definisce la componente melancholisch48. Tuttavia, è proprio per questa 
sua irritabilità e sensibilità che il cuore diviene prima fulcro e bersaglio degli 
Affekte per farsi successivamente stimolo – Reiz – per l’espressione del Sé me-
diante la scrittura. In questo senso, il diario di Haller è per quel momento stori-
co e culturale un modello esemplare di Selbstbeobachtung49, una introspezione che 
risulta fondamentale sia nel momento della ricerca strettamente scientifica, sia 
nel momento in cui quest’ultima si lega e mescola a pensieri e passioni persona-
li, riversandosi tra le pagine di diari e scritti di natura intima.

analizzati più da vicino), si arriva a un panpsichismo monistico-dinamicistico. Una “fisiologia 
psicologica” è tra i suoi obiettivi più raffinati». 

46	  Ivi, p. 9 (corsivo mio). «Sotto l’egida del paradigma della melanconia, si apre il vasto campo 
della psicologia contemporanea, della medicina popolare e dell’antropologia. [...] La bile nera 
si basa su questo. Ci spinge ad ampliare la nostra conoscenza del rapporto tra letteratura e scienze naturali 
aggiungendovi la dimensione dell’antropologia». 

47	  Albrecht von Haller, Fragmente Religioser Empfindungen, in Tagebuch seiner Beobachtungen über 
Schriftsteller und über sich selbst, Bd. II, Peter Lang, Bern 1977, p. 274 (12. Juli 1772). «Certo, la 
mia salute debole può contribuire in parte al fatto che molte cose mi sembrano così nere. 
Tuttavia, la colpa principale è del mio cuore, che è troppo legato all’istante». 

48	  Hans-Jürgen Schings, Melancholie und Aufklärung. Melancholiker und ihre Kritiker in 
Erfahrungseelenkunde und Literatur des 18. Jahrhunderts, cit., p. 140.

49	  Ivi, p. 141. 

100 Per una poetica delle emozioni



È inoltre per la intrinseca universalità delle riflessioni del fisiologo settecen-
tesco – ecco la caratteristica che deve aver notato Charles Darwin – che la sua 
Irritabilitätslehre appare come un tassello fondamentale nella teoria degli affetti 
che si sta ripercorrendo à rebours. Tuttavia, un’esplicita connessione tra quest’ul-
tima e la teoria di Haller si ritrova nelle riflessioni di un altro fisiologo del 
tempo, ancora poco considerato dalla critica letteraria e all’interno della stessa 
Affektenlehre, che pone importanti basi proprio per quanto riguarda l’idea di una 
origine fisiologica delle emozioni e dell’origine emozionale del nostro pensiero. 

3.2. Johann August Unzer: una prima neurologia delle 
emozioni
Johann August Unzer, nato ad Halle nel 1727 in una famiglia di medici e fisiolo-
gi, è una figura fondamentale per comprendere il nesso tra il commercium mentis et 
corporis calato nello specifico nel contesto tedesco del secolo XVIII e un discor-
so più generale intorno a una possibile teoria delle emozioni.

Dopo aver completato gli studi di medicina nella città natale, il giovane stu-
dente si trasferisce ad Altona in qualità di fisiologo e di scrittore, facendo con-
vivere nella propria identità personale e professionale le scienze dure con le 
scienze umane. Dalle pubblicazioni che hanno contrassegnato la sua carriera di 
medico, ovvero monografie, articoli in rivista e un periodico a scopo di dissemi-
nazione intitolato Der Artz: eine medicinische Wochenschrift (Il medico: un settimanale 
di medicina, 1759-1764), emerge l’idea che la neurologia, ambito nel quale Unzer 
si specializza, fosse il punto di partenza per comprendere tutta la fisiologia e la 
psicologia umana. Più in generale, in qualità di intellettuale poliedrico, Unzer 
lamentava lo scarso coinvolgimento reciproco tra la fisiologia e la filosofia del 
tempo, due ambiti che invece, come si è già potuto comprendere a proposi-
to dell’operato di Albrecht von Haller, si interrogano sul medesimo oggetto 
di ricerca: la natura umana nel suo complesso. La formazione di Unzer alla 
Friedrichs Universität di Halle avviene, non a caso, sotto la guida congiunta 
del fisico Johann Gottlob Krüger (1715-1759) e del filosofo Georg Friedrich 
Meier (1718-1777), allievo di Alexander Gottlieb Baumgarten, dal quale apprese 
e divulgò i pensieri sull’estetica. Dall’opera di Meier, dunque, il medico Unzer 
apprese in particolare il metodo di una indagine empirica dell’anima, attraverso 
un pensiero che sapesse trovare i punti di contatto tra i risultati della ricerca 
nel campo medico, fisiologico e psicologico. Al contempo, il primo mentore 
Krüger aveva pubblicato un saggio intitolato Physiologie, nel quale esponeva le 
sue teorie riguardanti l’importanza dei nervi nell’agire umano.

Questi studi, insieme alle parallele e costanti riflessioni filosofiche, disegnano 
una cornice teorica ed empirica entro la quale Unzer costruisce una propria 
teoria capace di coniugare le due influenze ricevute: sono i nervi, e dunque il 

101Capitolo terzo. Commercium mentis et corporis



corpo, a determinare le emozioni umane e, di conseguenza, tutta la sua psi-
cologia50. Questa tesi, fondamentale per ritrovare anche nel discorso medico 
e fisiologico del Settecento in Germania una chiara linea di continuità con la 
prospettiva della Affektenlehre dell’epoca e di oggi, viene presentata in particolare 
in uno studio del 1746 intitolato Neue Lehre von den Gemüthsbewegungen, nel quale 
Unzer propone una “nuova dottrina delle emozioni” in risposta allo scritto fi-
losofico di Meier Theoretische Lehre von den Gemüthsbewegungen überhaupt del 1744. 
Per comprendere i presupposti di entrambe le opere, appare di fondamentale 
importanza considerare in primis dal punto di vista linguistico il soggetto cen-
trale, ovvero “Gemüth”: termine collettivo che deriva dal medioaltotedesco 
“Gemüete”, indica l’insieme delle sensazioni e dei pensieri che “muovono” 
– bewegen – l’anima51. Inoltre, il Duden riporta come suoi sinonimi i termini 
“Herz”, “Innenleben”, “Innenwelt” e “Inneres”: Gemüth è allora tutto ciò che 
avviene nel cuore e nel mondo interiore e che, come si è già visto a proposito di 
enattivismo e 4E Cognitive Science, si riversa anche nelle azioni e in una Außenwelt 
materialmente e socialmente delineata. In questo senso, in quanto fisiologo, 
Unzer voleva approfondire lo studio di Meier e dimostrare come quei moti tanto 
potenti e determinanti nel “mondo interiore” di ogni essere umano fossero in 
realtà da ricondurre innanzitutto al corpo, e più nello specifico ai nervi. Allora, 
con il medesimo rigore scientifico di Haller e utilizzando allo stesso modo il 
metodo sperimentale, Unzer comprova che ciò che veniva comunemente con-
finato nella categoria della “mente” – quella res cogitans che ha dominato la con-
cezione dell’essere umano per tutto il Secolo dei Lumi – aveva in realtà la sua 
origine nella res extensa, e quelle Gemüthsbewegungen, dette altresì emozioni, rap-
presentavano per il fisiologo un fondamentale punto in comune tra quelle due 
dimensioni ancora tutto da indagare.

Di qui, allora, un secondo importante contributo al commercium mentis et cor-
poris al quale Unzer, grazie alle sue riflessioni e a un cospicuo apporto a livel-
lo sperimentale, aggiunge una nuova prospettiva sugli Affekte mediante quella 
che a posteriori si può definire come una prima neurologia delle emozioni52. Nella 
volontà di coniugare la fisiologia con la psicologia, Unzer ripone nei nervi e 
nelle funzioni del corpo la capacità di comprendere e guidare sia i movimen-
ti muscolari sia le nostre sensazioni, e di conseguenza anche il pensiero. Tale 
idea, che riconsiderata alla luce degli avanzamenti odierni nel campo delle neu-
roscienze cognitive appare del tutto avanguardistica, emerge in diversi scritti 
del fisiologo, come in Gedanken von Einfluß der Seele in ihren Körper (1746), nel-
la Philosophische Betrachtung des menschlichen Körpers überhaupt (1750) e soprattut-
to in Erste Gründe einer Physiologie der eigentlichen thierischen Natur thierischer Körper 

50	  Cfr. Brian I. McInnis, Haller, Unzer, and Science as Process, cit., pp. 114-115. 
51	  Cfr. https://www.duden.de/rechtschreibung/Gemuet#herkunft (ultimo accesso 22 maggio 

2025). 
52	  Cfr. Brian I. McInnis, Haller, Unzer, and Science as Process, cit., p. 102. 

102 Per una poetica delle emozioni



(1771). Dai titoli di questi scritti – “Pensieri sull’influenza dell’anima nel suo 
corpo”, “Considerazione filosofica sul corpo dell’uomo in generale” e “Primi 
fondamenti di una fisiologia dell’effettiva natura animale dei corpi animali” – si 
comprende la consapevolezza sempre crescente dell’intreccio inscindibile tra il 
corpo e la mente dell’uomo. Unzer, più in particolare, intende dimostrare la sua 
idea dell’ormai evidente commercium mentis et corporis approfondendo alcune que-
stioni che ruotano intorno a presunte thierische Kräfte, ovvero forze animali che 
sembrano determinare tutto il pensare e l’agire umano. Il fisiologo si domanda 
esplicitamente: perché Dio ha creato l’uomo come essere ibrido in cui convivo-
no un corpo e un’anima53?

A partire da tale quesito, scaturito dalla riprova di una profonda e costante 
influenza tra le “forze animali”, le facoltà cog si può concludere che anche l’im-
maginazione, così come i desideri, le emozioni, i pensieri più profondi e astratti 
nitive e il sistema nervoso, Unzer riprende nella sua trattazione il quarto volume 
degli Elementa physiologiae di Haller per una descrizione anatomica del cervello 
e dei nervi, per poi sostenere, al contrario dei fisici meccanicisti privi di una 
visione olistica sempre più urgente, che questi elementi biologici e anatomici 
dell’essere umano siano in realtà in una relazione di co-dipendenza con tutto 
ciò che pertiene all’anima54. Il termine thierisch viene utilizzato da Unzer secon-
do la definizione che Johann Georg Walsch dà nel Philosophisches Lexikon: «ein 
belebter Körper, welcher sich nicht nur ernähret, wächset, und sein Geschlecht 
fortpflanzen kann; sondern auch mit der Kraft zu empfinden und sich zu be-
wegen begabet ist»55. È “animale” non solo ciò che si nutre, cresce e che si 
riproduce, bensì anche qualsiasi organismo dotato della capacità di muoversi – si 
ricordi l’etimologia del termine “emozione” – e di sentire, ovvero di saper riceve-
re ed elaborare sul proprio corpo gli stimoli sensoriali provenienti dall’ambiente 
esterno. Per Unzer, l’aggettivo thierisch descrive, in questo senso, tutto ciò che 
non può essere spiegato da un mero punto di vista fisiologico o meccanico, ma 
che coinvolge ugualmente il corpo nel suo complesso e al contempo le facoltà 
della ragione e della volontà. Unzer ripone nel cervello e nei nervi i meccanismi 
biologici alla base di processi cognitivi e volitivi solo apparentemente slacciati 
dalla dimensione puramente corporea dell’individuo, intuizione che viene com-
provata dai neuroscienziati contemporanei. Coniugando la fisiologia di Haller 
con i principi di psicologia empirica presenti nella terza parte della Metaphysik 
di Baumgarten, secondo il quale una “scienza dell’anima” deve essere basata 
sull’esperienza tanto quanto tutte le scienze esatte, Unzer conclude che le forze 

53	  Cfr. Johann August Unzer, Erste Gründe einer Physiologie der eigentlichen thierischen Natur thierischer 
Körper, Weidmann, Leipzig 1771, p. 4 (verso).

54	  Cfr. ivi, p. 7 (recto).
55	  Johann Georg Walsch, Justus Christian Hennings, Philosophisches Lexikon, Gleditschens 

Buchhandlung, Leipzig 1775, II, colonna 1144. «Un corpo animato, che non solo si nutre, 
cresce e può riprodursi; ma che è anche dotato del potere di sentire e di muoversi».

103Capitolo terzo. Commercium mentis et corporis



“animali” sono «thierische Seelenkräfte des Gehirns», forze che investono allo 
stesso modo l’anima e il cervello56. Ci si riferisce allora ad ambiti fino ad allora 
esclusi dalle tradizionali considerazioni mediche e fisiologiche: il pensiero, i de-
sideri, l’immaginazione, gli affetti e più in particolare le emozioni57.

In questa innovativa concezione di un’origine biologica delle sensazioni e del 
pensiero, si delinea sempre di più la consapevolezza della natura intrinsecamen-
te incarnata dell’esistenza umana, dove il corpo riconquista un ruolo centrale 
nel determinare tutti i processi della coscienza: attraverso i nervi – vere e pro-
prie linee di collegamento tra le singole componenti organiche e il cervello – il 
corpo trasmette continuamente stimoli, movimenti (da intendersi allo stesso 
tempo come input muscolari ed emotivi) e impressioni che modellano e guida-
no la mente. Così come Haller, inoltre, Unzer basa le sue teorie e i suoi studi 
sull’utilizzo di un rigoroso metodo scientifico capace di sostenere e attribuire 
ai risultati ottenuti e alle conclusioni tratte una validità senza tempo, tanto che, 
tornando all’idea della scienza come processo condivisa dallo stesso Unzer58, 
l’intuizione di un sostrato neurologico nell’interazione mente-corpo dialoga an-
cora del tutto armonicamente con le odierne teorie neuroscientifiche e cogniti-
ve relative all’embodiment e con le più recenti scoperte riguardo al ruolo centrale 
delle emozioni e delle sensazioni nei processi cognitivi.

A riprova di questa intrinseca modernità, alcuni punti di domanda intorno ai 
quali si muovono le ricerche e gli esperimenti di Unzer entrano peraltro in dia-
logo con le questioni fondamentali delle odierne neurohumanities: quali condizioni 
migliorano la trasmissione dei segnali nervosi dagli organi di senso all’anima? 
Quali condizioni trasformano la sensazione in movimento? E soprattutto, come 
si spiega il fatto che l’immaginazione riesce così tanto a influenzare il corpo? E da 
questa ultima domanda ne consegue un’altra: quali principi dell’immaginazione, 
insieme a desideri ed emozioni, riescono a tradursi in fenomeni e movimenti per-
cepibili a livello somatico?59 Le stesse intuizioni e domande aperte di Unzer in-
torno alla Einbildungskraft, fenomeno che mette in comunicazione la dimensione 
neurale e biologica dell’essere umano con quella cognitiva, figurano ancora oggi 
come punti chiave intorno ai quali si concentrano studi e ricerche che applicano 
le neuroscienze cognitive alla letteratura. Affermano Gambino e Pulvirenti:

Il processo immaginativo è estremamente complesso e di natura multisensoriale, 
implicando l’attivazione di diverse aree cerebrali: da quelle preposte al movimento 
a quelle preposte alla visione […]. Immaginare è dunque sempre una forma di si-
mulazione mentale dinamica (di una percezione visiva o di un’azione) che implica 

56	  Cfr. Unzer, Erste Gründe einer Physiologie der eigentlichen thierischen Natur thierischer Körper, cit., pp. 3-7. 
57	  Cfr., per una sintesi dei temi trattati da Unzer in Erste Gründe, Brian I. McInnis, Haller, Unzer, 

and Science as Process, cit., pp. 117-118. 
58	  Cfr. ivi, pp. 120-121. 
59	  Cfr. ivi, p. 115. 

104 Per una poetica delle emozioni



un’intensificazione dell’attività delle aree senso-motorie. […] Per la sua centralità 
nei processi mentali, l’immaginazione è stata oggetto di continue disamine in am-
bito filosofico sin dall’antichità, per assumere, più recentemente, un ruolo centrale 
anche nella ricerca in campo cognitivo e neurologico60.

A questo proposito, gli studi di Unzer rappresentano solo una piccola parte 
dell’attenzione che, soprattutto negli studi di carattere filosofico-antropologico 
del secolo XVIII in Germania, viene riposta sul processo immaginativo. Poco 
dopo rispetto a Unzer, la vis imaginationis compare infatti esplicitamente nelle 
riflessioni filosofiche di Immanuel Kant, che la descrive – confermando così la 
tesi del fisiologo – come la capacità di mediare tra Sinnlichkeit e Verstand, quindi 
tra ciò che comunicano i cinque sensi e il modo in cui la ragione processa e 
rielabora tali informazioni:

Da nun alle unsere Anschauung sinnlich ist, so gehört die Einbildungskraft, der 
subjektiven Bedingungen wegen unter der sie allein den Verstandesbegriffe eine 
korrespondierende Anschauung geben kann, zur Sinnlichkeit; so fern aber doch 
ihre Synthesis eine Ausübung der Spontaneität ist, welche bestimmend, und nicht, 
wie der Sinn, bloß bestimmbar ist, mithin a priori den Sinn seiner Form nach der 
Einheit der Apperzeption gemäß bestimmen kann, so ist die Einbildungskraft so 
fern ein Vermögen, die Sinnlichkeit a priori zu bestimmen [. . .]. So fern die Ein-
bildungskraft nun Spontaneität ist, nenne ich sie auch bisweilen die produktive Ein-
bildungskraft, und unterscheide sie dadurch von der reproduktiven, deren Synthesis 
lediglich empirischen Gesetzen, nämlich denen der Assoziation, unterworfen ist61.

Secondo le parole di Kant, l’immaginazione è un fenomeno sia produttivo sia 
riproduttivo, nel quale avviene una profonda mediazione tra l’esperienza del 
mondo esterno e la sua ricezione e rielaborazione nel mondo interiore dell’indivi-
duo, quella Innenwelt dove vengono custoditi pensieri, desideri e affetti prima 
di essere a loro volta esternati. Si intuisce come nella Einbildungskraft sia im-
plicitamente coinvolta una capacità associativa e creativa, che sta alla base di 
qualsiasi atto artistico, ma che è fondamentale per riprendere tutti i complessi 
e numerosissimi fili dell’esistenza e attribuire loro un senso compiuto secondo 
la propria singolare visione del mondo. È questa seconda caratteristica della 

60	  Gambino, Pulvirenti, Storie menti mondi, cit., pp. 102-103. 
61	  Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft (1781), cit., pp. 192-193. «Poiché ogni nostra intui-

zione è sensibile, l’immaginazione, a causa della condizione soggettiva sotto la quale soltanto 
essa può dare ai concetti dell’intelletto una corrispondente intuizione, appartiene alla sensibi-
lità; ma, nella misura in cui la sintesi che le è propria costituisce un esercizio della spontaneità 
(la quale, essendo determinante, e non , come il senso, semplicemente determinabile, è in gra-
do di determinare a priori il senso, secondo la propria forma, in base all’unità dell’appercezio-
ne), l’immaginazione è per questo riguardo una capacità di determinare a priori la sensibilità 
[...]. Ora, per ciò che l’immaginazione possiede di spontaneità, io la designo talvolta anche 
col nome di immaginazione produttiva, distinguendola così dalla riproduttiva, la cui sintesi 
ubbidisce semplicemente a leggi empiriche, cioè a quelle dell’associazione», pp. 174-175.

105Capitolo terzo. Commercium mentis et corporis



facoltà immaginativa – Einbildungs-Kraft, una vera e propria forza – a connotare 
nel profondo la natura umana.

Ecco perché, poco dopo le riflessioni kantiane, Friedrich Schelling afferma 
che l’immaginazione raggiunge le sue vette più alte nell’arte, nella poesia e nella 
scienza, acquisendo così il significato di Dichtungsvermögen, letteralmente “capa-
cità di poetare”. Nelle opere d’arte e nella sconfinatezza della conoscenza, l’im-
maginazione presenta l’infinito nel finito, riconciliando il reale con l’ideale, il 
relativo con l’assoluto, le emozioni con la ragione: «Das treffliche deutsche Wort 
Einbildungskraft bedeutet eigentlich die Kraft der Ineinsbildung, auf  welcher in 
der That alle Schöpfung beruht»62. L’immaginazione, in questo senso, è alla base 
della poiesis (Ποίησις)63, intesa come atto creativo. Tale interpretazione del termi-
ne, che acquisisce una significazione sempre più specifica e sempre più distante 
dal concetto di Phantasie, fino ad allora utilizzato invece spesso come sinonimo, 
emerge con una maggiore enfasi e una più fondata consapevolezza nei testi 
letterari del tempo, nutriti delle nuove scoperte in campo medico-fisiologico 
e delle loro rielaborazioni filosofiche. Scrive Schiller a proposito della facoltà 
psicofisica dell’immaginazione, qui chiamata ancora Phantasie:

Sind aber die materiellen Ideen der Phantasie immer in demjenigen Zustand der 
Lebhaftigkeit, daß sie der Seele Vorstellung machen können, oder sind sie es 
nicht. Dar erste kann nicht sein; sonst müßten wir ja schlafend und wachend un-
unterbrochen denken, so könnten wir nicht mit Ordnung denken. Ist das zweite, 
so müssen zukommende Ursachen sein, die die gleichsam Schlummernde erwe-
cken, und vor die Seele bringen.
Und das sind nun neue sinnliche, oder durch diese andere belebte Phantasie-
Ideen, welche kraft einer Verwandtschaft von Zeit, oder Ort, oder Wirkung einen 
Bezug auf  die Schlummernde haben, und durch die innere Mechanik des Denk-
organs an dieselbe geordnet werden64.

Il processo immaginativo presuppone un fitto e costante dialogo tra il mondo 
interiore dell’individuo, la sua soggettiva capacità rielaborativa e il mondo ester-
no dal quale arrivano gli stimoli sensoriali.

62	   Friedrich Wilhelm Schelling, Sämtliche Werke, Cotta, Stuttgart/Augsburg, 1856-1861, vol. 1.5, 
p. 386. «L’eccellente parola tedesca Einbildungskraft significa infatti potere dell’immaginazione, 
su cui si basa in effetti tutta la creazione». 

63	   Cfr. https://www.treccani.it/enciclopedia/poiesis_(Enciclopedia-dell%27-Arte-Antica)/ 
(ultimo accesso 22 maggio 2025). 

64	   Schiller, Philosophie der Physiologie, cit., p. 26. «Le idee materiali della fantasia sono sempre così 
vivide da poter produrre percezioni per l’anima, oppure non lo sono. Il primo caso non può 
darsi, altrimenti dovremmo pensare ininterrottamente nel sonno e nella veglia e non potrem-
mo pensare con ordine. Nel secondo caso vi debbono essere cause ulteriori che destano, per 
così dire, le idee dormienti e le trasmettono all’anima. Queste sono nuove idee sensibili o 
idee della fantasia messe in modo da queste, che grazie ad un’affinità di tempo, di luogo o di 
effetto sono in rapporto con le idee dormienti e mediante la meccanica interna dell’organo 
del pensiero vengono coordinate ad esse», p. 36. 

106 Per una poetica delle emozioni

https://www.treccani.it/enciclopedia/poiesis_(Enciclopedia-dell%27-Arte-Antica)/


Accanto a Schiller, un altro autore che si concentra sul concetto dell’immagi-
nazione è Johann Wolfgang Goethe, il quale ne fa un elemento centrale delle sue 
opere e, allo stesso tempo, veicolo e oggetto di una costante meta-riflessione sul 
processo creativo. Si legge in Dichtung und Wahrheit: «Der kalt und einseitig urtei-
lenden Welt ist nicht zu verargen, wenn sie alles was phantastisch hervortritt, für 
lächerlich und verwerflich achtet; der denkende Kenner der Menschheit aber 
muß es nach seinem Werte zu würdigen wissen»65. Secondo Goethe, la facoltà 
immaginativa è presieduta da una Gesetzlichkeit, una legge interna capace di dare 
una forma ad affetti, desideri, ricordi, impressioni, immagini mentali e ritradurre 
tutti questi elementi in forme artistiche e verbali intelligibili66. L’immaginazione 
si configura come la definisce anche Baumgarten nella Metaphisica, una «scientia 
imaginando cogitandi»67 dove, a differenza della pura fantasia che si basa su in-
venzioni e associazioni arbitrarie, l’esperienza sensoriale del mondo rielaborata 
attraverso il pensiero – la res cogitans – ha un ruolo di primaria importanza:

Und zwar meine ich nicht Einbildungskraft, die ins Vage geht und sich Dinge 
imaginiert, die nicht existieren; sondern ich meine eine solche, die den wirklichen 
Boden der Erde nicht verläßt und mit dem Maßstab des Wirklichen und Erkann-
ten zu geahnten, vermuteten Dingen schreitet. Da mag sie denn prüfen, ob denn 
dieses Geahndete auch möglich sei und ob es nicht im Widerspruch mit anderen 
bewußten Gesetzen komme. Eine solche Einbildungskraft setzt aber freilich ei-
nen weiten, ruhigen Kopf  voraus, dem eine große Übersicht der lebendigen Welt 
und ihrer Gesetze zu Gebote steht68.

65	   Goethe, Dichtung und Wahrheit, cit., p. 498. «Non bisogna scandalizzarsi se il mondo, che 
giudica con fredda unilateralità, considera ridicolo e disdicevole tutto ciò che si presenta sotto 
forma di fantasia; una persona saggia e che conosce l’umanità deve essere in grado di apprez-
zare queste manifestazioni in base al loro valore», p. 368.

66	   Cfr. Renata Gambino, Grazia Pulvirenti, Einbildungskraft (Imagination), in «Goethe-Lexicon 
of  Philosophical Concepts», vol. 2, n. 1 (2022), https://goethe-lexicon.pitt.edu/GL/article/
download/59/47 (ultimo accesso 22 maggio 2025). 

67	  Alexander Gottlieb Baumgarten,  Metaphysica, Herman Hemmerde, Impensis Carol, Halle 
1779, Sectio IV, pp. 570-571. 

68	  Johann Peter Eckermann,  Gespräche mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens 1823-1832, 
27.1.1830, in Johann Wolfgang von Goethe, Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche, 
hrsg. von Hendrik Birus, Dieter Borchmeyer, Karl Eibl et al., Deutscher Klassiker Verlag, 
Frankfurt 1987-2013, vol. 2.12, pp. 688-89, trad. it. a cura di A. Vigliani, in Id., Conversazioni 
con Goethe negli ultimi anni della sua vita, Einaudi, Torino 2008, p. 551: «E non sto parlando di 
un’immaginazione che si perde nel vago e fantastica di cose inesistenti, ma di quella che non 
abbandona il solido terreno della realtà fisica e, basandosi su ciò che è reale e conosciuto, 
procede verso cose di cui presagisce e sospetta l’esistenza. Durante tale processo deve verifi-
care se la cosa presagita è anche possibile e non entra in contraddizione con altre leggi ormai 
assodate. Una simile facoltà di immaginazione presuppone in effetti un’intelligenza aperta e 
serena, che possieda un’ampia visione d’insieme del mondo vivente e delle sue leggi».

107Capitolo terzo. Commercium mentis et corporis

https://goethe-lexicon.pitt.edu/GL/article/download/59/47
https://goethe-lexicon.pitt.edu/GL/article/download/59/47


«Il reale suolo della terra», «il mondo vivo e le sue leggi»69 è la fonte da cui origi-
na la forza immaginativa, capace di creare a sua volta nuovi mondi, rappresenta-
zioni altre, concatenazioni di pensieri che tuttavia, a ben guardare, mantengono 
salde le proprie radici nella più umana esperienza corporea, dalla quale nascono 
sensazioni ed emozioni che attendono di essere “riordinate” attraverso un atto 
poetico, che segua cioè le regole insite nella Einbildungskraft. Le parole di Goethe, 
così come le intuizioni di Unzer, risuonano oggi nell’affermazione di Vittorio 
Gallese e George Lakoff:

Quando immaginiamo di vedere qualcosa si attivano in parte le stesse aree del 
cervello implicate durante l’atto della visione. Quando immaginiamo di muoverci, 
sono attive in parte le stesse aree del cervello usate nel muoverci realmente. […] Il 
sostrato neurale usato per la cognizione è lo stesso di quello dell’immaginazione70. 

Come si vedrà, anche l’atto della lettura, proprio grazie a questa interpretazione 
della Einbildungskraft, si rivela un’esperienza che coinvolge in toto il corpo e la 
mente, fornendo al lettore immagini, voci, storie e volti appartenenti a mondi 
altri che, attraverso il fenomeno neurale e cognitivo dell’empatia, possono risuo-
nare nel lettore del momento e far scaturire nuove associazioni e nuovi mondi 
possibili, dando forza all’interpretazione goethiana di ciò che è Einbildungskraft.

A seguito di questa breve riflessione, si può concludere che anche l’imma-
ginazione, così come i desideri, le emozioni, i pensieri più profondi e astratti, 
ha in realtà un’origine tangibile e concreta, radicata nel «wirkliche[r] Boden der 
Erde»71, ovvero nel corpo, che attraverso i nervi riesce a far risuonare nell’intero 
organismo – proprio come fosse uno strumento musicale – le tantissime sensa-
zioni provenienti dal mondo esterno, fino a quelle più sottili e delicate. Ecco che 
si comprende cosa intendesse di preciso Unzer intitolando un’opera Gedanken 
von Einfluß der Seele in ihren Körper, facendo fare importanti progressi non solo al 
campo della fisiologia, ma ponendo anche importanti presupposti per lo svilup-
po di un pensiero olistico sul processo creativo, sulla natura umana, che riunisce 
sì Körper und Seele, ma anche la Scienza con l’Arte.

Tutto, in sintesi, si incontra nel medesimo tentativo di conoscere più a fondo 
chi siamo. Le scoperte in ambito fisiologico che, come si è visto, confluiscono 
senza soluzione di continuità in un più vasto discorso filosofico, sono in realtà 
il presupposto da cui partire per affrontare una questione vasta e sconfinata, 
che si potrebbe in questo senso definire antropologica. A tal proposito, un fon-
damentale anello di congiunzione tra le idee esposte da Haller e da Unzer e 
una visione olistica dell’uomo, capace di mettere in luce l’essenza più autentica 

69	  Cfr. ibidem.
70	  Vittorio Gallese, George Lakoff, The Brain’s Concepts: the Role of  the Sensory-motor System, in 

«Conceptual Knowledge. Cognitive Neuropsychology», n. 22, 3.4 (2005), pp. 455-479, qui p. 
456.

71	  Johann Peter Eckermann, Gespräche mit Goethe, cit., p. 688. 

108 Per una poetica delle emozioni



e senza tempo del commercium mentis et corporis, si ritrova nel pensiero di Ernst 
Platner, dove medicina, filosofia e arte concorrono a delineare i confini di quella 
che viene definita antropologia del ganzer Mensch.

3.3. Ernst Platner
In anticipo sugli odierni intrecci transdisciplinari e in armonia con il pensiero degli 
studiosi coevi, Ernst Platner (1744-1818) si forma a Lipsia come medico e filoso-
fo, costruendo le basi per una nuova idea antropologica nella quale confluiscono, 
senza alcuna gerarchia, conoscenze provenienti dalla fisiologia, dalla medicina e 
da quella che oggi sarebbe definita Naturphilosophie, filosofia della natura72.

Intorno alla metà del secolo XVIII, sulla scia delle ricerche e delle prove 
sperimentali impostate da Haller e da Unzer e come si è già potuto rilevare nel 
profilo intellettuale di Friedrich Schiller, si delinea la figura ibrida del medico-fi-
losofo, basata sull’idea di una perfetta armonia tra anima e corpo, tra mente e 
cervello, già intuita e sostenuta da Ippocrate molto tempo prima. Sulla base 
di queste convinzioni e forte di una formazione che spazia dalle scienze dure 
alle scienze umane, come vengono definite oggi, Platner pubblica nel 1772 un 
saggio che condensa al suo interno tutti i nuovi stimoli e le nuove conoscenze 
riconducibili al commercium mentis et corporis del tempo, intitolato Anthropologie für 
Aerzte und Weltweise. Qualche anno più tardi, nel 1791, Platner pubblica una 
nuova versione rielaborata del saggio, nel cui titolo compare ancora più espli-
citamente l’impronta transdisciplinare e il forte «Symbiosenappetit»73 della nuova 
antropologia in formazione: Neue Anthropologie für Aerzte und Weltweise. Mit beson-
derer Rücksicht auf  Physiologie, Pathologie, Moralphilosophie und Aesthetik. Rispetto alla 
nuova antropologia per medici e saggi della prima versione, viene qui esplicitato 
e rinforzato il “particolare riferimento alla fisiologia, patologia, filosofia morale 
e all’estetica”, dove risulta ormai evidente il compenetrarsi dei saperi e, soprat-
tutto, l’idea che per quanto concerne la natura umana non ci sia una linea di 
separazione tra la medicina e l’estetica, tra gli studi di fisiologia e i fondamenti 
del pensiero filosofico.

Il saggio del 1772 segna l’inizio di una nuova concezione dell’antropologia 
come scienza e della medicina, ovvero come parte integrante della filosofia, dove 
quest’ultima è considerata «Wissenschaft des Menschen und anderer Körper 
und Geister, welche zu seiner Natur ein Verhältnis und auf  seine Glückseligkeit 
eine Beziehung haben»74. La separazione dei medici e dei fisiologi dai filosofi, 

72	  Cfr. Guido Naschert, Gideon Stiening (hrsg.), Ernst Platner (1744-1818). Konstellationen der Aufklärung 
zwischen Philosophie, Medizin und Anthropologie, in Aufklärung, hrsg. von Lothar Kreimendahl, Monika 
Neugebauer-Wölk und Friedrich Vollhardt, Bd. 19, Felix Meiner, Leipzig 2007. 

73	  Schings, Melancholie und Aufklärung, cit., p. 24. 
74	  Ernst Platner, Anthropologie für Aerzte und Weltweise, Dyck, Leipzig 1772, Vorrede, p. III. 

«Scienza dell’uomo e degli altri corpi e spiriti che hanno un rapporto con la sua natura e una 

109Capitolo terzo. Commercium mentis et corporis



come già si è dimostrato presentando le prospettive aperte dagli studi di Haller 
e di Unzer, è l’esito di un errore, ovvero di una separazione fittizia e artificiosa 
all’interno della natura umana stessa. Con la sua opera, Platner si erge contro le 
tendenze mostrate fino a quel momento nell’ambito medico e filosofico, scan-
dendo in una frase sola il pensiero sul quale si costruisce una visione moderna 
dell’uomo e che solo oggi le neuroscienze cognitive stanno validando sperimen-
talmente: «Der Mensch ist weder Körper, noch Seele allein; er ist die Harmonie 
von beyden, und der Arzt darf  sich, wie mir dünkt, eben so wenig auf  jenen 
einschränken, als der Moralist auf  diese»75. L’uomo è armonia di corpo e anima, 
e proprio per questa sua natura complessa e composita si auspica un supera-
mento dei confini tra saperi. Ecco perché lo stesso Platner incita il “medico” a 
occuparsi anche delle questioni inerenti all’“anima”, e il “moralista”, allo stes-
so modo, a interessarsi anche di tutto ciò che si può ricondurre al “corpo”. 
Superando in questo modo la dicotomia cartesiana, si delinea una nuova scienza 
che si basa unicamente sulla «Gemeinschaft der Seele mit dem Körper» e sui 
loro «gegenseitige[] Verhältnisse[]»76. A partire da tale idea, Platner dà una nuova 
definizione di antropologia: 

Man kann erstlich die Theile und Geschäfte der Maschine allein betrachten [...]; 
das ist Anatomie und Physiologie. Zweytens kann man auf  eben diese Art die 
Kräfte und Eigenschaften der Seele untersuchen, ohne allezeit die Mitwirkung 
des Körpers oder die daraus in der Maschine erfolgenden Veränderungen in Be-
trachtung zu ziehen; das wäre Psychologie, oder welches einerley ist, Logik, Aest-
hetik und ein großer Theil der Moralphilosophie [...] Endlich kann man Körper 
und Seele in ihren gegenseitigen Verhältnissen, Einschränkungen und Beziehun-
gen zusammen betrachten, und das ist es, was ich Anthropologie nenne77.

L’antropologia, così come la definisce Platner, si delinea come la disciplina 
capace di considerare l’essere umano nella sua completezza, sulla base di una 
non-gerarchia tra il corpo e l’anima. In questo senso, l’ascesa dell’antropologia 
determina a sua volta il crollo della metafisica che dominava fino a poco tempo 
prima le scienze umane, con particolare riferimento alla filosofia. Il Leib-Seele-
Problem, protagonista da tempo di considerazioni filosofiche che finivano sempre 

relazione con la sua felicità». 
75	  Ibidem. «L’uomo non è solo corpo o anima, ma è l’armonia di entrambi e il medico, a mio 

avviso, non deve limitarsi al primo come il moralista al secondo».
76	  Ivi, p. X. 
77	  Ivi, p. XV. «In primo luogo, si possono considerare solo le parti e le operazioni della macchi-

na [...]; questa è l’anatomia e la fisiologia. In secondo luogo, si possono esaminare i poteri e 
le proprietà dell’anima proprio in questo modo, senza considerare sempre la partecipazione 
del corpo o i cambiamenti che ne derivano nella macchina; questa sarebbe la psicologia, o, il 
che è indifferente, la logica, l’estetica e gran parte della filosofia morale [...] Infine, si possono 
considerare corpo e anima insieme nei loro rapporti reciproci, nelle loro limitazioni e nelle 
loro relazioni, e questo è ciò che io chiamo antropologia».

110 Per una poetica delle emozioni



per sottomettere in qualche modo la parte del “Leib” alla parte metafisica della 
“Seele”, grazie alla visione antropologica proposta da Platner torna al centro del 
dibattito da una prospettiva diversa, basata sulle nuove conoscenze inerenti al 
campo medico e fisiologico. Le riprove scientificamente fondate dell’interazio-
ne tra la dimensione corporea e quella affettivo-razionale rendono necessario il 
ricorso a una disciplina che sappia prendere in considerazione l’esperienza sensibile 
dell’uomo, emancipandosi da tutti i punti di vista precedenti, basati su un’idea 
astratta ed eccessivamente razionale di ciò che è Mensch. Con il progredire del 
secolo XVIII, tutto concorre in modo sempre più esplicito a fare emergere 
una scienza antropologica basata invece sulla Weltlichkeit, ovvero sull’hic et nunc 
esperito dall’insieme di corpo e mente. Risuonano le parole che Alexander Pope 
consegna al suo poema An Essay on Man, scritto tra il 1733 e il 1734: «The only 
Science of  Mankind is Man»78. L’unica conoscenza del genere umano è l’uomo 
stesso, considerato come un insieme indissolubile di Leib und Seele, – per ripren-
dere un’altra volta ancora il verso di Gryphius79 – Herz und Geist. 

La nuova scienza antropologica si basa in primis sulla consapevolezza ormai 
scientificamente comprovata di quello che viene chiamato influxus physicus, se-
condo il quale c’è una reale e tangibile influenza del corpo sull’anima e vice-
versa. Afferma Platner: «Das System des physischen Einflusses beruhet einzig 
und allein auf  der Erfahrung»80. Ecco emergere il cuore del commercium mentis et 
corporis, radicato nel vivo dell’esperienza quotidiana, di cui si nutre l’essenza più 
autentica dell’essere umano:

Der innere Sinn kann nur durch Rückgriff  auf  äußere Sinne vorstellbar gemacht 
werden. Statt auf  Vernunft, die dem traditionellen Modell der Seelenherrschaft 
zugrunde lag, wird auf  Erfahrung gebaut. [...] Durch ein neues Analogiemodell 
(physischer Mechanismus) versuchen die Physiologen einen Restbestand der tra-
ditionellen Seelenlehre zu retten. Die Seele soll sich analog der Physis verhalten, 
doch eine Erfahrungswissenschaft kann dies nur postulieren81.

Si configura una scienza antropologica basata sull’osservazione dei fatti concreti 
più che su una mera speculazione aprioristica, e soprattutto incentrata sull’idea 

78	  Alexander Pope, An Essay on Man, in Epistles to a Friend (Epistle II)  (1  ed.), Printed for J. 
Wilford, London 1733, p. 1.

79	  Andreas Gryphius, op. cit., v. 8.
80	  Platner, Philosophische Aphorismen (1793), Hansebooks, Norderstedt 2016, Bd. I, p. 287. «Il 

sistema dell’influenza fisica si basa solo e esclusivamente sull’esperienza». 
81	  Gerald Hartung, Über den Selbstmord. Eine Grenzbestimmung des anthropologischen Diskurses im 

18. Jahrhundert, in Schings, Der ganze Mensch, cit., p. 45. «Il senso interno è immaginabile solo 
mediante il ricorso ai sensi esterni. Piuttosto che sulla ragione, che stava alla base del modello 
tradizionale del dominio dell’anima, si costruisce sull’esperienza. [...] Attraverso un nuovo 
modello di analogia (meccanismo fisico), i fisiologi cercano di salvare un residuo della dottri-
na tradizionale dell’anima. Si suppone che l’anima si comporti in modo analogo alla physis, ma 
questo può essere postulato solo da una scienza empirica». 

111Capitolo terzo. Commercium mentis et corporis



portante che «Die Seele stellt sich die Welt nach einer gewissen Lage des ihr 
beygesellten Körpers vor»82. Si delinano sempre più chiaramente i confini di 
una scienza nuova e composita, scaturita dal convergere della medicina e della 
filosofia e che si pone come pietra miliare nel pensiero della Spätaufklärung, fi-
gurando come riferimento imprescindibile per tutte le discipline e come culla 
teorica per il nascente movimento letterario dello Sturm und Drang. 

Le parole chiave della nuova antropologia, esperienza e osservazione, sono infatti 
i capisaldi intorno ai quali si costruisce la poetica stürmeriana, la quale vuole 
essere una protesta contro l’astrazione, contro le imposizioni, il meccanicismo 
e soprattutto contro un’arida scolastica lontana dalla vita autentica. I valori por-
tanti, al contrario, si ritrovano nei concetti della vita, della forza, della natura, 
dell’unità e di quel sentire tutto umano – empfinden oder fühlen – che è la vera fonte 
di emozioni, pensieri e azioni83. Si legge in Dichtung und Wahrheit, fedele e precisa 
testimonianza letteraria di questo importante momento di passaggio:

Dieses wechselseitige, bis zur Ausschweifung gehende Hetzen und Treiben gab 
jedem nach seiner Art einen fröhlichen Einfluß, und aus diesem Quirlen und 
Schaffen, aus diesem Leben und Lebenlassen, aus diesem Nehmen und Geben, 
welches mit freier Brust, ohne irgend einen theoretischen Leitstern, von so viel 
Jünglingen, nach eines jeden angebornem Charakter, ohne Rücksichten getrie-
ben wurde, entsprang jene berühmte, berufene und verrufene Literaturepoche, in 
welcher eine Masse junger genialen Männer, mit aller Mutigkeit und aller Anma-
ßung, wie sie nur einer solchen Jahreszeit eigen sein mag, hervorbrachen, durch 
Anwendung ihrer Kräfte manche Freude, manches Gute, durch den Mißbrauch 
derselben manchen Verdruß und manches Übel stifteten [...].
Woran sollen aber junge Leute das höchste Interesse finden, wie sollen sie unter 
ihresgleichen Interesse erregen, wenn die Liebe sie nicht beseelt, und wenn nicht 
Herzensangelegenheiten, von welcher Art sie auch sein mögen, in ihnen lebendig 
sind?84

82	  Platner, Anthropologie, cit., p. 127. «L’anima immagina il mondo in base a una certa posizione 
del corpo che la accompagna». 

83	  Cfr. Schings, Melancholie und Aufklärung, cit., p. 17. 
84	  Goethe, Dichtung und Wahrheit, cit., p. 558. «Questo mutuo incitare e spronare, portato quasi 

all’eccesso, consentiva a tutti di esercitare, secondo le proprie modalità, una gioiosa influenza, 
e da questo vorticare e creare, vivere e lasciar vivere, prendere e dare, esercitato con animo 
sgombro e senza alcuna stella polare teorica da così tanti giovani, ciascuno in base alla sua 
indole e senza volgere indietro lo sguardo, nacque quella famosa, spesso citata, famigerata 
epoca letteraria durante la quale emerse una moltitudine di giovani uomini geniali che, con 
tutta l’audacia e la spavalderia propri di quella fase della vita, impiegando tutte le loro energie, 
procurarono momenti di gioia e di grandezza, e insieme diedero luogo, facendo cattivo uso 
delle stesse, a non poche irritazioni, a molti fastidi […]. Ma per cosa i giovani possono nutrire 
sommo interesse, come possono suscitarlo fra i loro simili se non sono animati dall’amore, se 
in loro non sono vive le questioni del cuore, di qualunque tipo possano essere?», p. 413.

112 Per una poetica delle emozioni



Lo stesso Platner afferma che «Der Ursprung aller Ideen ist also die sinnliche 
Empfindung»85. Ovvero, l’origine di ogni nostra idea risiede nel sentire veico-
lato dai sensi. Dalle parole di Goethe risulta chiaro che la nuova antropologia 
esplicitata nell’opera di Platner, oltre ad avere solide radici nella fisiologia, nella 
medicina e nella filosofia del tempo, arriva a influenzare anche la letteratura, la 
quale vuole a sua volta farsi specchio delle nuove conoscenze e farsi portavoce 
di quelle “questioni del cuore” capaci di scuotere in modo sempre più violento 
i giovani autori. Questi vanno formandosi in quel clima di cambiamento che of-
fre la Germania della seconda metà del XVIII secolo. Così come non esiste una 
linea di demarcazione tra il corpo e l’anima, tra esperienza sensibile e pensiero, 
così la “nuova antropologia” travalica i confini tra i saperi, diventando una base 
concettuale e teorica per qualsiasi nuovo studio inerente alla natura umana. In 
questa prospettiva, le riflessioni di Platner si trovano riformulate nelle parole di 
diversi autori del tempo che, come si vedrà a breve a proposito del movimen-
to stürmeriano, impostano la propria poetica intorno all’idea di ganzer Mensch. 
Più in particolare, la nuova antropologia riunisce quei due rami del sapere che 
oggi vengono chiamati hard e human sciences, tracciando una linea retta che dalla 
medicina e dalla fisiologia, passando attraverso la riflessione filosofica, arriva 
all’estetica.

Proprio la aisthesis, basata etimologicamente sull’esperienza sensibile, diviene 
una parte costitutiva dell’antropologia, facendo dell’Arte – intesa indistintamen-
te come musica, pittura, danza, letteratura o come qualsiasi altro atto creativo 
– uno strumento per l’osservazione e lo studio dell’essere umano. Quello che 
interessa in questa sede, al fine di rendere chiaro il passaggio dal commercium men-
tis et corporis alla poetica dello Sturm und Drang, è rappresentato dalle declinazioni 
letterarie di questa nuova antropologia. Quest’ultima, infatti, diviene il Leitmotiv 
contenutistico e stilistico di molte opere del tempo che, lungi dall’essere meri 
oggetti artistici lontani dalla realtà, intessono tra le pagine le profondità di uno 
Herz tutto umano e radicato nella più quotidiana esperienza. 

3.4. Per una nuova antropologia letteraria
Dai proficui dialoghi tra ambiti diversi emerge, parallelamente alle riflessioni 
dei fisiologi e dei medici del tempo, una nuova disciplina dalla natura ibrida 
e composita, che la critica ha definito a posteriori come antropologia letteraria86. 
In questa definizione viene riassunta l’idea che l’antropologia possa essere alla 
base dell’estetica, dunque delle diverse forme artistiche, e che allo stesso tempo 
queste siano una parte fondante dell’antropologia stessa. Peraltro, il legame tra 

85	  Platner, Anthropologie, cit., p. 202. 
86	  Cfr. Helmut Pfotenhauer, Literarische Anthropologie. Selbstbiographien und ihre Geschichte – am 

Leitfaden des Leibes, Metzler, Stuttgart 1987. 

113Capitolo terzo. Commercium mentis et corporis



antropologia e letteratura trova nella Affektenlehre un importante snodo, essendo 
gli affetti la chiave per comprendere l’idea antropologica di ganzer Mensch e al 
contempo il punto di partenza per qualsiasi atto creativo, tra cui dunque anche 
la scrittura.

Benché tali intrecci siano stati intuiti già in tempi antichi, nella Germania 
del XVIII secolo questo discorso acquisisce una pregnanza e vivacità del tut-
to innovative. Nel più ampio contesto del commercium mentis et corporis, anche 
l’intraprendenza e l’inventiva letteraria ed estetica divengono particolarmente 
importanti, poiché lo studio dei processi creativi e le varie forme di introspe-
zione veicolate attraverso la letteratura sono esse stesse degli scorci privilegiati 
su un più ampio discorso antropologico. L’antropologizzazione della letteratura 
e dell’arte e l’estetizzazione della conoscenza sono due processi indissolubil-
mente legati: pensare alla logica intrinseca dei sensi e dell’immaginazione favo-
risce produttivamente – e in modo sorprendentemente preciso – l’esplorazione 
dell’essere umano87.

Sulla base di tali premesse, da una parte l’antropologia diviene letteraria: essa 
veicola la nuova visione dell’uomo non solo sul piano del contenuto ma anche 
attraverso una precisa e consapevole sorveglianza formale, che si traduce, a 
seconda dei vari autori, in determinate scelte stilistiche volte a sottolineare e a 
esplicitare l’interdipendenza tra mente e corpo, Leib und Seele, attraverso l’atto 
della scrittura. Dall’altra parte, invece, la letteratura diviene antropologica, deline-
andosi come uno spazio prediletto per dare voce a temi e motivi di carattere 
universale. In sintesi, la letteratura trasforma le forme di pensiero antropologi-
co in forme letterarie, costruendo personaggi, storie e stili intorno alla scienza 
dell’uomo e della sua interazione con il mondo, coniugando ancora una volta la 
Innenwelt dell’autore con una più ampia e tangibile Außenwelt:

Die Literatur braucht die «Erfahrungseelenkunde» oder «Experimentalseelenleh-
re» um des Komplexitätsgewinns im Figurenentwurf  willen – nicht nur für eine 
differenzierende Sicht des Schwärmers und die Frage nach den Möglichkeitsbe-
dingungen seiner Kur, sondern zunehmend auch, um jene Nachtseiten der Seele 
oder deren dunklen Fundus literarisch zu kolonialisieren und sich das Wissen um 
die Unwillkürlichkeiten, die Zwänge und seelischen Kausalitäten einzuverleiben88.

87	  Cfr. Helmut Pfotenhauer, Einführung, in Schings, Der ganze Mensch, cit., pp. 555-560, qui in 
particolare pp. 555-556. 

88	  Ivi, p. 557. «La letteratura ha bisogno della “psicologia empirica” o “dottrina sperimentale 
dell’anima” per guadagnare complessità nel disegno del personaggio – non solo per una vi-
sione differenziata dello Schwärmer (l’esaltato) e per la questione di una sua possibile cura, ma 
sempre più anche per colonizzare letterariamente quei lati notturni dell’anima o il suo fondo 
oscuro e per incorporare la conoscenza delle arbitrarietà, delle costrizioni e delle causalità 
interiori». 

114 Per una poetica delle emozioni



Ecco in sintesi cosa si intende per antropologia letteraria: l’essere umano nella 
sua totalità e complessità diventa discorso, il commercium mentis et corporis si fa stile 
e forma artistica per veicolare un messaggio universale, al di là della particola-
rità di una determinata opera. Al contempo, l’opera letteraria diviene uno stru-
mento per indagare e comprendere la natura umana. Come sostiene Albrecht 
Koschorke89, il Settecento tedesco custodisce una prima “alfabetizzazione” del-
la nuova idea di ganzer Mensch cui si accompagna una visione incarnata della 
conoscenza: l’atto della scrittura inizia a essere inteso come atto di mediazione 
tra il corpo e la mente, tra gli affetti e la ragione, per arrivare a essere un vero e 
proprio medium di emozioni tra l’autore e il lettore di ogni tempo. Si delinea così 
il concetto di Herzensschrift – scritto del cuore –, spazio letterario privilegiato per 
esprimere a parole le profondità della natura umana:

Die Menschennatur, die sonst durch Hinfälligkeit bedrückt und auf  beunruhi-
gende Weise als Kontingent erfahren wird, erscheint als unverstellte Humanität; 
ihre literale Gestalt will verstanden werden als Sprache des reinen Inneren, des 
Herzens90.

La letteratura stürmeriana può essere riletta e riconsiderata in questa prospettiva 
antropologica, ponendo l’attenzione più in particolare su alcuni scritti del cuore 
che, proprio per aver condensato tra le parole un’autentica, immediata essenza 
umana, riescono ancora oggi a comunicare in armonia con il lettore. Si legge 
ancora in Dichtung und Wahrheit: 

Was gewöhnliche Menschen, die sich nicht selbst beobachten, nur vorübergehend 
quält, was sie sich aus dem Sinne zu schlagen suchen, das ward von den bessern 
scharf  bemerkt, beachtet, in Schriften, Briefen, Tagebüchern aufbewahrt. [...] Zu 
einem solchen Abarbeiten in der Selbstbeobachtung berechtigte jedoch die auf-
wachende empirische Psychologie, die nicht gerade alles was uns innerlich beun-
ruhigt, für bös und verwerflich erklären wollte, aber doch auch nicht alles billigen 
konnte; und so war ein ewiger nie beizulegender Streit erregt91.

89	  Cfr. Albrecht Koschorke, Alphabetisation und Empfindsamkeit, in Schings, Der ganze Mensch, cit., 
pp. 605-628. 

90	  Ibidem. «La natura umana, altrimenti oppressa dalla fragilità e vissuta in modo inquietante 
come contingente, appare come umanità sincera; la sua forma letterale vuole essere compresa 
come linguaggio dell’interiorità pura, del cuore». 

91	  Goethe, Dichtung und Wahrheit, cit., p. 643. «Il tormento che affligge solo di passaggio gli 
individui comuni, quelli che non scrutano in se stessi e cercano di bandirlo, dai migliori 
veniva invece attentamente registrato, osservato, conservato in scritti, lettere e diari. […] Ad 
autorizzare questo lavorio introspettivo era la nascente psicologia empirica che non voleva 
considerare negativo e riprovevole tutto ciò che ci turba nell’intimo, ma che d’altro canto 
non poteva nemmeno tollerare tutto: si erano così poste le basi per un conflitto insanabile ed 
eterno», p. 475. 

115Capitolo terzo. Commercium mentis et corporis



C’è dunque un collegamento diretto tra le Herzensschriften derivate da un sem-
pre più esplicito «lavorio introspettivo»92 e la nascente psicologia empirica che, 
come si è visto attraverso gli studi di Haller, Unzer e anche a proposito della 
nuova idea antropologica esposta da Platner, getta le sue radici nel vivo dell’e-
sperienza sensibile.

In parallelo alle riflessioni esposte fino a qui, Kant elabora anche una sua 
nuova idea di antropologia che confluisce nella pubblicazione di Anthropologie 
in pragmatischer Hinsicht del 1798. Quest’opera mostra come anche nella filosofia 
kantiana si delinei un’idea antropologica basata sull’esperienza – pratica, sensi-
bile, appunto pragmatica – che si allontana da una concezione puramente me-
tafisica, dove l’uomo viene considerato in primis come essere vivente, soggetto 
agli affetti e alle passioni che possono nascere nella propria interiorità, e come 
individuo sempre inserito in un contesto, capace a sua volta di influenzarne e 
direzionarne i pensieri, i sentimenti, le azioni93. In sintesi, nel suo ultimo scritto 
Kant prende in considerazione non più un essere umano pensato secondo due 
dimensioni distinte, bensì un ganzer Mensch che, proprio per la sua intrinseca 
complessità, richiama una osservazione non più solo teorica ma anche e soprat-
tutto empirica, alla quale devono collaborare tutti i diversi saperi: 

Eine Lehre von der Kenntniß des Menschen, systematisch abgefaßt (Anthropo-
logie), kann es entweder in physiologischer oder in pragmatischer Hinsicht seyn. 
– Die physiologische Menschenkenntniß geht auf  die Erforschung dessen was die 
Natur aus dem Menschen macht, die pragmatische auf  das was Er, als freyhan-
delndes Wesen, aus sich selber macht, oder machen kann und soll94.

Pur distanziandosi dal commercium mentis et corporis à la Platner, in questo scritto 
Kant si occupa ampiamente delle funzioni degli organi di senso, degli affetti e 
dei temperamenti, delle sensazioni di piacere e dispiacere, nonché delle malattie 
mentali e della fisiognomica95. Più in particolare, Kant decreta un esplicito col-
legamento tra la letteratura e l’antropologia, descrivendo alcune opere letterarie 
come fonti fondamentali per la comprensione e per lo studio dell’uomo:

Endlich sind es zwar eben nicht Quellen, aber doch Hülfsmittel zur Anthropo-
logie: Weltgeschichte, Biographien, ja Schauspiele und Romane. Denn obzwar 
beyden letzteren eigentlich nicht Erfahrung und Wahrheit, sondern nur Erdich-

92	  Ibidem. 
93	  Cfr. Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798), in A. Košenina (hrsg.), 

Literarische Anthropologie. Grundlagentexte zur “Neuentdeckung des Menschen”, cit., pp. 39-41.
94	  Ivi, p. 39, trad. it. in Kant, Antropologia pragmatica, Laterza, Roma/Bari 1969, p. 3: «Una dottri-

na della conoscenza dell’uomo, trattata sistematicamente (antropologia), può esser condotta 
o da un punto di vista fisiologico o da un punto di vista pragmatico. La conoscenza fisiologica 
dell’uomo si propone di indagare ciò che la natura fa dell’uomo, la pragmatica ciò che l’uomo, 
in quanto essere libero, fa o può fare o deve fare di se stesso».

95	  Cfr. ibidem.  

116 Per una poetica delle emozioni



tung untergelegt wird und Uebertreibung der Charactere und Situationen, worein 
Menschen gesetzt werden, gleich als im Traumbilde aufzustellen, hier erlaubt ist, 
jene also nichts für die Menschenkenntniß zu lehren scheinen, so haben doch jene 
Charactere, so wie sie etwa ein Richardson oder Moliere entwarf, ihren Grund-
zügen nach aus der Beobachtung des wirklichen Thun und Lassens der Menschen 
genommen werden müssen; weil sie zwar im Grade übertrieben, der Qualität nach 
aber doch mit der menschlichen Natur übereinstimmend seyn müssen96.

La letteratura si configura come uno spazio dove è possibile trovare rappresen-
tata la natura autentica dell’essere umano. Proprio per questa ragione si rende 
concreta la possibilità di studiare le opere letterarie in un’ottica antropologica, 
prendendo in considerazione in questo senso i processi di creazione e di rice-
zione del testo come processi incarnati e coinvolgenti la totalità dell’autore o del 
lettore, come dimostra oggi la neuroermeneutica.

Si apre da qui una nuova prospettiva sugli scritti del tempo, i quali, se inter-
pretati e letti nella consapevolezza di tale intento, figurano come precise e atten-
te rappresentazioni dell’interazione tra l’anima e il corpo dell’autore. Secondo 
quanto sostengono diversi studiosi, in particolare Hans-Jürgen Schings e 
Helmut Pfotenhauer97, l’intento di una antropologia letteraria può essere rin-
tracciato in particolare in alcuni generi, come quello dell’autobiografia, del ro-
manzo psicologico e della scrittura intima, con la quale si intendono le lettere, i 
carteggi, le confessioni, i diari. Al centro del racconto, inteso innanzitutto come 
Selbstbeobachtung (auto-osservazione) si pone il soggetto, uno Ich al contempo 
lirico e reale che, nonostante la prospettiva individuale presentata dal racconto 
stesso, si erge a modello dell’intero genere umano.

Proprio sulla base di questo presupposto, Karl Philipp Moritz elabora il suo 
Magazin zur Erfahrungseelenkunde, il primo giornale di psicologia empirica pub-
blicato dal 1783 al 1793, all’interno del quale l’autore esplicita gli intrecci fon-
damentali tra ciò che è Literatur e ciò che è Anthropologie, detta altresì nel titolo 
“psicologia dell’esperienza”. Secondo quanto si legge nella Vorrede (1782) del 
giornale, al centro di ogni narrazione c’è in primis l’umano cuore, con le sue 
gioie e i suoi dolori, che proprio attraverso la letteratura può essere espresso e 
al contempo meglio conosciuto:

96	  Ivi, p. 41. «Finalmente non vi sono vere fonti, ma soltanto sussidi per l’antropologia: storia, 
biografia, teatro, romanzi. Infatti, sebbene questi due ultimi siano fondati non sulla esperien-
za e sulla verità, ma soltanto sulla poesia, e vi sia concesso di rappresentare esagerati come in 
un sogno i caratteri e le situazioni, in cui gli uomini sono posti, onde pare che nulla se ne pos-
sa apprendere per la conoscenza dell’uomo, tuttavia quei caratteri, così come hanno tentato il 
Richardson o il Molière, devono essere derivati nei loro tratti fondamentali dalla osservazione 
di quel che l’uomo fa e non fa: infatti essi, sebbene esagerati nel grado, devono per la qualità 
coincidere con la natura umana», p. 5.

97	  Cfr. Schings, Der ganze Mensch, cit.; Melancholie und Aufklärung, cit.; Pfotenhauer, Literarische 
Anthropologie. Selbstbiographien und ihre Geschichte – am Leitfaden des Leibes, cit.

117Capitolo terzo. Commercium mentis et corporis



Kömt eine solche Wissenschaft zur Volkommenheit, so wird man einmal die 
Kentniß des menschlichen Herzens mehr aus der ersten Quelle, als aus Erdich-
tungen schöpfen können. Das Nachbeten und Abschreiben in den Werken des 
Geistes wird aufhören, und der Dichter und Romanenschreiber wird sich ge-
nöthigt sehn, erst vorher Erfarungsseelenlehre zu studiren, ehe er sich an eigene 
Ausarbeitungen wagt98.

Il menschliches Herz, ricolmo di sensazioni, sentimenti ed emozioni, scaturite a 
loro volta da quel commercium mentis et corporis ormai comprovato da discipline 
che spaziano dalla medicina alla filosofia, diviene così il vero protagonista della 
nuova antropologia del ganzer Mensch, la quale in modo esplicito e talvolta impli-
cito si dispiega tra gli scritti del tempo per arrivare a determinare l’intera poetica 
dello Sturm und Drang.

98	   Karl Philipp Moritz, Vorschlag zu einem Magazin einer Erfahrungs-Seelenkunde (1782), in A. 
Košenina (hrsg.), Literarische Anthropologie. Grundlagentexte zur “Neuentdeckung des Menschen”, cit., 
p. 35. «Se una tale scienza arriverà alla perfezione, un giorno sarà possibile attingere alla co-
noscenza del cuore umano più dalla prima fonte che dalla finzione. Nelle opere dello spirito 
cesseranno il ripetere a pappagallo e il copiare, e il poeta e il romanziere si vedranno costretti 
a studiare la dottrina empirica dell’anima prima di avventurarsi a scrivere le proprie elabora-
zioni». 

118 Per una poetica delle emozioni



Capitolo quarto 
La parola del ganzer Mensch

La nuova scienza antropologica, ovvero quella psicologia empirica al centro del 
Magazin moritziano, compone la cornice entro la quale prende forma una nuova 
lingua – una Herzenssprache – capace di rispecchiare quell’umano cuore intorno 
al quale ruota l’intero sistema mente-corpo. Sulla base di un bisogno intrinse-
co di una espressività nuova e libera da paradigmi obsoleti, con l’avanzare del 
secolo XVIII si delinea in modo sempre più chiaro una estetica antropologica, 
basata in primis sul significato etimologico del termine aesthetica (da αἰσϑητικός), 
ovvero «dottrina della conoscenza sensibile»1. Qualsiasi atto artistico, tra cui an-
che la scrittura, si basa sull’umano Fühlen, quel sentire da cui originano gli affetti 
e i pensieri, che a loro volta vengono veicolati attraverso la parola. Quest’ultima 
diviene ora il focus intorno al quale si costruisce la poetica stürmeriana, segno 
materiale, inciso sulla carta, della nuova idea antropologica del ganzer Mensch2. 
Afferma Matthias Luserke: 

Von der literarischen Epoche des Sturm und Drang wurden insbesondere drei 
zentrale Anliegen der Neologie dichterisch fruchtbar gemacht. Deren erstes war, 
aus der auch von den Neologen vollzogenen “anthropologische Wende” hervor-
gehend, die Entdeckung und Propagierung des “ganzen Menschen”. Entgegen 
einem bis heute noch kolportierten Fehlurteil konterkarierten die theologischen 
Aufklärer die pietistische Gefühlskultur keineswegs durch ein einseitig rationa-
listisches Menschenbild, erstrebten vielmehr die integrative Vermittlung der bi-
polaren menschlichen Wesensstruktur, indem sie Kopf  und Herz, Seele und Leib, 
ethische Einsicht und moralisches Gefühl, theologische Reflexion und religiöse 
Empfindung in harmonischen Ausgleich und Einklang zu bringen suchten3.

1	  «estètica» s. f. [dal lat. mod. aesthetica (coniato da A. G. Baumgarten, 1735), femm. sostanti-
vato del gr. αἰσϑητικός: v. estetico]. Cfr. https://www.treccani.it/vocabolario/estetica/ (ulti-
mo accesso 22 maggio 2025).

2	  Cfr. E. Agazzi, Alcune riflessioni sul concetto di «ganzer Mensch» nel tardo Illuminismo tedesco, in 
«Cultura tedesca», n. 50 (2016), pp. 75-99; Id., Perspektiven zwischen Germanistik und Philosophie 
in der Debatte über die Spätaufklärung heute. Die aktuellen Fragstellungen mit einem Rückblick auf  die 
Vergangenheit, in «Jahrbuch für Internationale Germanistik», vol. L, n. 2 (2018), pp. 55-69. 

3	  Matthias Luserke-Jaqui (hrsg.), Handbuch Sturm und Drang, cit., p. 48. «L’epoca letteraria dello 
Sturm und Drang ha reso poeticamente fruttuose soprattutto tre richieste centrali della neolo-
gia. Di queste, la prima era la scoperta e la propagazione del ganzer Mensch, ovvero dell’“es-
sere umano intero”, che emergeva anche dalla “svolta antropologica” compiuta dai neologi. 
Contrariamente a un giudizio sbagliato diffuso fino a oggi, i teologi della Aufklärung non 

https://www.treccani.it/vocabolario/estetica/


La poetica stürmeriana si costruisce in questo senso intorno a una Gefühlsästhetik, 
ovvero una estetica del sentimento volta a esprimere la natura del ganzer Mensch. 
Questa si delinea come una esplicita manifestazione dell’antropologia letteraria 
scaturita dal pensiero di Platner. Come afferma anche Kant, la letteratura e, più 
in particolare, alcuni scritti di natura intima e autobiografica prendono spunto dal 
vivo dell’esperienza quotidiana realmente vissuta ed esperita dall’autore, divenen-
do così una fonte importantissima anche per delineare una scienza dell’uomo4. 
Con la seconda metà del XVIII secolo, l’intero ambito dell’estetica acquisisce un 
più ampio respiro antropologico e, dunque, anche il nascente movimento stürm-
eriano trae ispirazione e vigore proprio da questi stessi presupposti, facendo della 
letteratura uno strumento chiave per l’espressione e per lo studio delle dinamiche 
sottese a quelle interrelazioni citate da Luserke, ovvero tra testa e cuore, anima e 
corpo, intuizione etica e sentimento morale, riflessione teologica e sentimento re-
ligioso, da considerarsi come relazioni non più dicotomiche e alle quali gli Stürmer 
vogliono dare voce. Estetica e letteratura, in sintesi, divengono uno spazio fisico, 
concreto, tangibile, nel quale dare una forma all’interiorità dell’homo novus:

Die Ästhetik und Literatur nämlich wirken an der Entdeckung des Menschen 
noch gleichberechtigt mit, weil sie dem Singulären, Kontingenten, Opaken und 
Widersprüchlichen leichter sprachlichen Raum und normativen Geltung zu be-
richten vermögen, wie es im Blick auf  eine der großen Entdeckungen dieses Jahr-
hunderts erforderlich ist: den fundus animae, den dunklen Grund der Seele5. 

Il fondo oscuro dell’anima, protagonista della nuova estetica antropologica, è 
la fonte da cui originano gli affetti umani. Sensazioni, sentimenti, emozioni, 
passioni: tutto questo complesso e invisibile universo affettivo ha sede in questo 
luogo apparentemente inattingibile, crocevia tra corpo e mente, che invece ora 
preme per farsi narrazione. L’estetica e la poetica, che insieme danno vita all’arte 
e alla letteratura, sono in questo senso strumenti privilegiati con i quali costruire 
un nuovo spazio linguistico («ein sprachliche[r] Raum»6) dove rintracciare il pas-
saggio della voce e della mano del ganzer Mensch.

La dimensione della corporeità, che, grazie alle conferme provenienti dal di-
scorso intellettuale del commercium mentis et corporis, ha acquisito una posizione 
di primaria importanza, invade da questo istante in poi qualsiasi atto creativo, 

hanno affatto contrastato la cultura pietista del sentimento con una visione razionalista unila-
terale dell’uomo, ma si sono piuttosto adoperati per la mediazione integrativa della struttura 
bipolare dell’essere umano, cercando di portare in equilibrio e armonia testa e cuore, anima e 
corpo, visione etica e sentimento morale, riflessione teologica e sensazione religiosa». 

4	  Cfr. Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798), cit., p. 41. 
5	  Hartmut Böhme, Einführung, in Schings, Der ganze Mensch, cit., pp. 139-144, qui p. 140. 

«L’estetica e la letteratura agiscono ancora con pari diritti nella scoperta dell’essere umano, 
perché sono più facilmente in grado di dare spazio linguistico e validità normativa al singola-
re, al contingente, all’opaco e al contraddittorio, come è necessario in vista di una delle grandi 
scoperte di questo secolo: il fundus animae, il fondo oscuro dell’anima». 

6	  Ibidem. 

120 Per una poetica delle emozioni



compreso quello della scrittura. Ecco perché questo preciso momento stori-
co-culturale dialoga tanto produttivamente e armonicamente con le odierne 
teorie neuroscientifiche relative al concetto dell’embodiment: nella Spätaufklärung, 
culla dello Sturm und Drang, il razionalismo illuminista sfuma sempre di più ver-
so una nuova e dirompente Gefühlskultur che pone al centro proprio la dimen-
sione del corpo e del suo sentire, il Gefühl7. Tale cultura del sentimento guadagna 
sempre maggior vigore e credibilità, quasi come fosse una nuova e laica religio-
ne, volta a ricomporre la sacra unità psicofisica dell’uomo. Si pensi, ad esempio, 
alla scena centrale del Faust goethiano, intitolata Marthens Garten, dove Gretchen 
interroga Faust a proposito del suo rapporto con la religione: «Glaubst du an 
Gott?»8. Faust condensa nella sua risposta – quasi un vero e proprio monologo 
in cui le parole sgorgano da una intimità profonda a mo’ di confessione – tutta 
l’essenza della Gefühlskultur che permea il momento in cui Goethe scrive i se-
guenti versi:

Mißhör mich nicht, du holdes Angesicht!
Wer darf  ihn nennen?
Ich glaub’ ihn.
Wer empfinden
Und sich unterwinden
Zu sagen: ich glaub’ ihn nicht?
Der Allumfasser,
Der Allerhalter,
Faßt und erhählt er nicht
Dich, mich, sich selbst?
Wölbt sich der Himmel nicht dadroben?
Liegt die Erde nicht hierunten fest?
Und steigen freundlich blickend
Ewige Sterne nicht herauf?
Schau’ ich nicht Aug’ in Auge dir,
Und drängt nicht alles
Nach Haupt und Herzen dir,
Und webt in ewigem Geheimnis
Unsichtbar sichtbar neben dir?
Erfüllt davon dein Herz, so groß es ist,
Und wenn du ganz in dem Gefühle selig bist,
Nenn es dann, wie du willst,
Nenn’s Glück! Herz! Liebe! Gott!
Ich habe keinen Namen
Dafür! Gefühl ist alles9.

7	  Cfr. Walter Hinck (hrsg.), Sturm und Drang. Ein literaturwissenschaftliches Studienbuch, Athenäum, 
Kronberg im Taunus 1978, p. 6. 

8	  Goethe, Faust I, Garzanti, Milano 1999 (testo tedesco a fronte), v. 3426. 
9	  Ivi, vv. 3431-3456 (corsivo mio). «Non mi capire male, viso amato! / Chi lo può nominare? / 

Chi professare: / io credo in lui. / Chi, se ha sentire, / oserà dire: / io in lui non credo? / Colui 

121Capitolo quarto. La parola del ganzer Mensch



Le parole di Faust appaiono come una aperta dichiarazione di una religione 
terrena, nuova, diversa, slacciata dalla sua accezione tradizionale e tutta rivolta 
al religāre o, come lo si voglia intendere, al relegĕre10. Il credo di Faust si erge sulle 
bellezze del creato, sui momenti del quotidiano, su un intero universo di affetti 
che si estrinseca sul piano soggettivo e intersoggettivo: «il sentimento è tutto»11.

In questi versi del Faust, tacitamente, Goethe inscrive i presupposti del mo-
vimento dello Sturm und Drang, all’interno del quale avviene un processo di 
liberazione dell’Io, soggetto reale e lirico, attraverso l’atto narrativo, che diviene 
atto cognitivo e affettivo nel medesimo tempo: «Sturm und Drang ist Literatur, 
welche die Entdeckung des Individuellen als authentisches Erlebnis beschreibt, 
sich über Rollenzuweisungen in Drama und Lyrik hinwegsetzt und das je eigene 
Erlebnis und die je eigene Pein zum Gegenstand der Beschreibung macht»12, 
e ancora «Sturm und Drang ist Literatur, welche die Selbstbestimmung des 
Menschen nicht nur fordert, sondern literarisch beschreibt»13. In questo senso, 
il movimento stürmeriano risulta essere una realizzazione letteraria di quella 
estetica antropologica scaturita dal commercium mentis et corporis, nella quale, pro-
prio attraverso una narrativizzazione della Innenwelt dell’individuo mediante la 
parola – che è al contempo pensiero, sentimento, gesto, azione – si realizza una 
emancipazione delle passioni. Afferma Katja Mellmann:

Um 1770 meldete sich eine neue Generation von Schriftstellern zu Wort, die 
unter anderem durch eine neuartige Gefühlsemphase auf  sich aufmerksam mach-
te – bzw. Anstoß erregte. Diese Auffälligkeit scheint sich dem neuen anthropolo-
gischen Interesse der Zeit am “ganzen” Menschen (also auch an seinen “unteren 
Erkenntnisvermögen”) zu verdanken14.

che tutto contiene, / colui che tutto sostiene / te, me, se stesso? / Non s’inarca il cielo lassù? / 
Quaggiù non sta salda la terra? / E le stelle non sorgono in eterno, / guardandoci benigne? / I 
miei occhi non guardano i tuoi, / e tutto non si affolla alla tua mente / e al tuo cuore, e accanto a 
te, / visibile invisibilmente, / non vibra tutto in un mistero eterno? / Riempitene il cuore quanto 
è grande, / quanto in quel sentimento sarai tutta felice, / dàgli il nome che vuoi, / beatitudine, 
cuore, amore, Dio! / Per esso io non ho nome! / Il sentimento è tutto».

10	  A. Ernout, A. Meillet, Dictionaire étymologique de la langue latine. Histoire des mots, Klincksieck, 
Paris 2001 (1932), p. 569.

11	  Ibidem. 
12	  Matthias Luserke, Sturm und Drang, cit., p. 12. «Sturm und Drang è una letteratura che descrive la 

scoperta dell’individuo come un’esperienza autentica, prescinde dalle attribuzioni di ruolo del 
dramma e della poesia e fa dell’esperienza e del dolore personali l’oggetto della descrizione». 

13	  Ivi, p. 13. «Sturm und Drang è una letteratura che non solo esige l’autodeterminazione dell’uo-
mo, ma che la descrive in termini letterari». 

14	  Katja Mellmann, „Ich fühle mich! Ich bin!“ Zur literarischen Anthropologie des Sturm und Drang, in 
«Aufklärung» (2002), pp. 49-74, qui p. 49. «Intorno al 1770 prende parola una nuova genera-
zione di scrittori che, tra l’altro, attirano l’attenzione su di sé – o suscitano scandalo – median-
te una nuova enfasi posta sul sentimento. Questa stranezza pare sia dovuta al nuovo interesse 
antropologico dell’epoca per l’essere umano “nella sua totalità” (cioè anche per le sue “facoltà 
cognitive inferiori”)». 

122 Per una poetica delle emozioni



Quello che può entrare davvero in dialogo con l’odierna teoria degli affetti è 
allora proprio questa rinnovata “enfasi posta sul sentimento”, peraltro sostenu-
ta dalle nuove conoscenze inerenti al rapporto mente-corpo, le quali hanno sve-
lato che proprio quel sentire – Fühlen oder Empfinden – influenza e guida anche 
il pensare. È da questo momento in poi, in sintesi, che la sfera affettiva e quella 
cognitiva vengono concepite come interagenti, e questo nuovo assunto si rivela 
in tutta la sua forza nella poetica stürmeriana. Ecco dunque cosa intende preci-
samente Matthias Luserke definendo lo Sturm und Drang una «Seelengeographie 
der Aufklärung psychohistorisch erweitert[]»15. La geografia dell’anima si riflette in 
particolare nella lingua, nell’espressione volontaria e consapevole di ciò che av-
viene in questo mondo interiore, ed è in questo aspetto che, oggi, la letteratura 
si riallaccia armonicamente alle neuroscienze cognitive.

Per comprendere al meglio il collegamento tra la poetica stürmeriana e la 
teoria degli affetti, si prenderanno ora in esame due autori che hanno reso par-
ticolarmente esplicita la Gefühlsemphase che, con la forza e l’impeto del novum, 
investono linguaggio e pensiero anticipando così, nel caso del primo, e dando 
vita nel caso del secondo al movimento dello Sturm und Drang: Johann Georg 
Hamann e Johann Gottfried Herder. È Arnold Gehlen a esplicitare in maniera 
pregnante e convincente tale collegamento:

Herder hat das geleistet, was jede philosophische Anthropologie, auch die, welche 
einen theologischen Begriff  des Menschen voraussetzt, zu leisten verpflichtet ist: 
die Intelligenz des Menschen im Zusammenhang seiner biologischen Situation, 
seiner Wahrnehmungs-, Handlungs- und Bedürfnisstruktur zu sehen, d.h. «die 
gänzliche Bestimmung seiner denkenden Kräfte im Verhältnis seiner Sinnlich-
keit und Triebe». Das menschliche Bewußtsein setzt eine besondere morpholo-
gische Ausstattung, eine besondere Bewegungsfähigkeit, Wahrnehmungsleistung 
und Antriebsstruktur voraus, eine «ganz verschiedenartige Richtung und Auswi-
ckelung aller Kräfte». Die philosophische Anthropologie hat seit Herder keinen 
Schritt vorwärts getan, und es ist im Schema dieselbe Auffassung, die ich mit den 
Mitteln moderner Wissenschaft entwickeln will. Sie braucht auch keinen Schritt 
vorwärts zu tun, denn dies ist die Wahrheit16.

15	  Luserke, Sturm und Drang, cit., p. 16. «Geografia dell’anima della Aufklärung ampliata in senso 
psicostorico». 

16	  Arnold Gehlen, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt (1940), in Gesamtausgabe, 
Bd. 3, Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main 1993, pp. 92-93, trad. it. a cura di Vallori 
Rasini, in L’uomo. La sua natura e il suo posto nel mondo, Mimesis, Milano 2010, p. 125: «Herder 
ha fatto ciò che ogni antropologia filosofica anche quella che presupponga una concezione 
teologica dell’uomo, ha il dovere di fare: scorgere l’intelligenza dell’uomo nel contesto della 
sua situazione biologica, della struttura delle sue percezioni, azioni e bisogni, scorgere cioè 
“la totale determinazione della sua facoltà pesante in rapporto alla sua sensibilità e ai suoi 
impulsi”. La coscienza umana presuppone una dotazione morfologica particolare, una ca-
pacità motoria, delle prestazioni percettive e una struttura pulsionale particolari, una “totale 
eterogeneità d’orientamento e sviluppo di tutte le energie”. L’antropologia filosofica dai tem-
pi di Herder non è progredita di un passo, e appunto questa concezione, che nello schema 

123Capitolo quarto. La parola del ganzer Mensch



In questo passaggio pare risuonare il succitato motto verdiano «torniamo 
all’antico e sarà un progresso»17, e le parole di Gehlen possono valere anche 
se trasportate nel presente: il pensiero filosofico e antropologico letteralmen-
te e testualmente incarnato nel linguaggio proposto dagli Stürmer corrisponde 
all’immagine dell’uomo contemporaneo e, anzi, ad oggi appare ancora non del 
tutto realizzato. Proprio grazie a questa intrinseca modernità, parole e pensiero 
del secolo XVIII vengono oggi osservati tramite «gli strumenti della scienza 
moderna»18 che, nella cornice del presente studio, coincide con quanto le neu-
roscienze e le scienze cognitive continuano a scoprire in merito all’affascinante 
universo degli affetti. A ben guardare – si ricordi ancora Verdi – tali scoperte 
sono in realtà una progredita e sperimentale conferma di quanto già era impres-
so, in modo chiaro, esplicito e per questo tanto più dirompente e rivoluziona-
rio, tra gli scritti del periodo che ruota intorno a quella «deutsche literarische 
Revolution»19 chiamata Sturm und Drang. 

4.1. Johann Georg Hamann: una lingua dell’anima
Johann Georg Hamann (Königsberg 1730-Münster 1788), conosciuto anche 
come “Mago del Nord”, è da considerarsi – soprattutto alla luce di quanto 
affermato finora – il più importante precursore del movimento stürmeriano. 
Il pensatore sviluppa una visione antropologica anti-razionalista, radicalmente 
incentrata sull’affermazione dei sensi e degli affetti, che si riversa anche nella sua 
concezione di ciò che è linguaggio. In questo senso, nel pensiero e nelle opere di 
Hamann è possibile trovare le prime tracce di quella “parola del ganzer Mensch” 
che lo Sturm und Drang, qualche anno più tardi, pone come caposaldo di una in-
tera poetica. Si legga quanto scrive a proposito Goethe in Dichtung und Wahrheit: 

Da nun aber Hamann ein für allemal dieser Trennung widerstrebte, und wie er 
in einer Einheit empfand, imaginierte, dachte, so auch sprechen wollte, und das 
gleiche von andern verlangte; so trat er mit seinem eignen Stil und mit allem was 
die andern hervorbringen konnten, in Widerstreit. Um das Unmögliche zu leisten, 
greift er daher nach allen Elementen; die tiefsten geheimsten Anschauungen, wo 
sich Natur und Geist im Verborgenen begegnen, erleuchtende Verstandesblitze, 

è la medesima, io intendo qui sviluppare con gli strumenti della scienza moderna. Essa, del 
resto, non ha bisogno di fare alcun passo avanti, perché questa è la verità». Si veda inoltre, per 
un approfondimento della concezione del linguaggio da parte di Herder, Mario Marino, Da 
Gehlen a Herder. Origine del linguaggio e ricezione di Herder nel pensiero antropologico tedesco, Il Mulino, 
Bologna 2008. 

17	  Giuseppe Verdi, op. cit.
18	  Arnold Gehlen, op. cit., p. 125. 
19	  Goethe, Dichtung und Wahrheit, cit., p. 526. «Rivoluzione letteraria tedesca», p. 389. 

124 Per una poetica delle emozioni



die aus einem solchen Zusammentreffen hervorstrahlen, bedeutende Bilder, die 
in diesen Regionen schweben, andringende Sprüche der heiligen und Profanskri-
benten, und was sich sonst noch humoristisch hinzufügen mag, alles dieses bildet 
die wunderbare Gesamtheit seines Stils, seiner Mitteilungen. Kann man sich nun 
in der Tiefe nicht zu ihm gesellen, auf  den Höhen nicht mit ihm wandeln, der 
Gestalten, die ihm vorschweben, sich nicht bemächtigen, aus einer unendlich aus-
gebreiteten Literatur nicht gerade den Sinn einer nur angedeuteten Stelle heraus-
finden; so wird es um uns nur trüber und dunkler je mehr wir ihn studieren, und 
diese Finsternis wird mit den Jahren immer zunehmen, weil seine Anspielungen 
auf  bestimmte, im Leben und in der Literatur augenblicklich herrschende Eigen-
heiten vorzüglich gerichtet waren20.

Il pensiero e lo stile di Hamann vengono particolarmente influenzati dalla let-
tura del Trattato sulla natura umana di David Hume, nel quale, oltre alla dichiara-
zione di una necessaria interdisciplinarità21, traspare anche una generale sfiducia 
nei confronti di un approccio meramente razionale ai processi conoscitivi a 
favore di una visione olistica, nella quale invece soprattutto la sfera affettiva e 
quella spirituale concorrono alla conoscenza del mondo22. Hume e Socrate, che 
per primo dichiarava l’insufficienza della ragione e la costante incompletezza 
del sapere umano, divengono così due figure centrali nelle opere di Hamann, 
poiché, come afferma Luserke, «sie eine empirische Fundierung alles Wissens 
in den sinnlichen Vermögen des Menschen propagieren und weil sie ihr skep-
tisches Denken unmittelbar mit Handlungsmaximen zu verbinden suchen»23. 
L’attenzione che Hamann ripone sulle facoltà sensoriali dell’uomo rappresenta 
un ponte tra la Affektenlehre del tempo, a sua volta legata a doppio filo con 
l’antropologia del ganzer Mensch, e la poetica stürmeriana. Tale attenzione divie-
ne nel pensiero di Hamann un vero e proprio credo religioso, che si mescola 

20	  Goethe, Dichtung und Wahrheit, cit., pp. 552-553. «Poiché ora Hamann era del tutto contrario 
a questa scissione, e come unitariamente sentiva, immaginava e pensava, così voleva anche 
parlare, pretendendo lo stesso dagli altri, si trovò in contrapposizione con il proprio stile e 
con tutto ciò che gli altri erano in grado di produrre. Per compiere l’impossibile ricorre perciò 
a tutti gli elementi a sua disposizione; le conoscenze più profonde e più segrete, dove natura e 
spirito segretamente si incontrano, gli illuminanti lampi di comprensione che da questa con-
giuntura scaturiscono, le immagini pregnanti che fluttuano in queste regioni, le convincenti 
sentenze di autori sacri e profani, e quant’altro di peculiare si può immaginare: tutto viene a 
determinare la meravigliosa unità del suo stile, delle sue testimonianze. Non ci si può unire a 
lui nelle profondità, ambulare al suo fianco nelle altitudini, afferrare le figure che vagheggia, 
rintracciare da una letteratura sterminata, il senso di un passo solo accennato; ragion per cui 
più lo studiamo, più intorno a noi si accentuano foschia e oscurità, e con gli anni queste tene-
bre aumenteranno perché le sue allusioni erano rivolte in prima istanza alle peculiarità della 
vita e della letteratura in auge in un certo momento», p. 409. 

21	  Cfr. David Hume, A Treatise on Human Nature (1739), cit., Book I, Introduction, pp. xv-xvi.
22	  Cfr. Luserke, Handbuch Sturm und Drang, cit., p. 107. 
23	  Ibidem. «Propagandano un fondamento empirico di tutta la conoscenza nelle facoltà senso-

riali dell’essere umano e perché cercano di collegare il loro pensiero scettico direttamente a 
massime d’azione». 

125Capitolo quarto. La parola del ganzer Mensch



armonicamente con la spiritualità del filosofo, anch’essa costruita sulla centrali-
tà della sfera emotiva dell’essere umano. Il filosofo sostiene che «tutta la nostra 
tensione religiosa deve muoversi verso la pienezza dei sensi e delle emozioni, 
che rivelano la Divinità.  Più forte è questo impulso, più alta è la rivelazione di 
Dio»24. Prende forma da qui una nuova teologia che pone al centro l’essere uma-
no con il proprio Gefühl, un sentimento mediante cui – come Faust – percepire 
e dare significato al mondo che si esperisce. Per Hamann l’uomo è un essere 
passionale, un «Leidenschaftswesen»25: «Wenn unsere Vernunft Fleisch und Blut 
hat, haben muß, und eine Wäscherin oder Sirene wird; wie wollen Sie es den 
Leidenschaften verbieten? Wie wollen Sie den erstgebornen Affect der men-
schlichen Seele dem Joch der Beschneidung unterwerfen?»26.

Sono i pilastri di questo nuovo credo basato sulla pienezza dei sensi e su una 
totale emancipazione delle passioni in opposizione alla loro repressione – Fülle 
des Herzens; Freiheit des Gefühls – a essere presi come modello dagli autori dello 
Sturm und Drang, i quali, nella loro poetica, ne mantengono intatto il valore non 
tanto in senso teologico-religioso quanto invece in senso estetico, preservando 
in particolare lo stile emozionale che emerge dal linguaggio di Hamann27.

Due opere nelle quali il filosofo inscrive i presupposti di questa nuova estetica 
antropologica sono le Sokratische Denkwürdigkeiten del 1759 e la Aesthetica in Nuce 
del 1762, la quale riporta l’eloquente sottotitolo di Eine Rhapsodie in Kabbalistischer 
Prose: in questi scritti, Hamann propone uno stile rispondente al bisogno ormai 
pressante di una libera espressione del sentire soggettivo e delle proprie facoltà 
associative e immaginative, emancipate da ogni vincolo razionale. La rapsodia, sul 
modello dell’originale componimento musicale libero e variegato, costruito d’i-
stinto sull’onda dei moti d’animo del compositore, diviene il genere più amato dai 
giovani autori del tempo, che andranno presto a costituire il nucleo del movimen-
to stürmeriano. Questo poiché, soprattutto, in questa tipologia testuale vengono 
meno le regole di un argomentare razionale e ordinato, per fare invece spazio a un 
susseguirsi istintivo, immediato ed emozionale di pensieri28.

È proprio per questa libertà di espressione, che spesso sfocia nel misteri-
co, che Hamann viene chiamato il “Mago del Nord”, come a voler sottoli-
neare che le parole, se associate secondo un sentire profondo e irrazionale, 
sono naturali portatrici di una magia che, come afferma due secoli più tardi 

24	  Roy Pascal, La poetica dello Sturm und Drang, cit., p. 111. 
25	  Luserke, Sturm und Drang, cit., p. 17. 
26	  Johann Georg Hamann, Sämtliche Werke, Bd. 2, Schriften über Philosophie / Philologie / Kritik 

1758-1763, Historische-kritische Ausgabe, hrsg. von Josef  Nadler, (voll. 6), Wien 1949-1957, 
p. 164. «Se la nostra ragione ha, deve avere, carne e sangue, e diventa una lavandaia o una si-
rena; come volete proibire le passioni? Come volete sottomettere l’affetto primogenito dell’a-
nima umana al giogo della circoncisione?». 

27	  Cfr. Luserke, Handbuch Sturm und Drang, cit., p. 109. 
28	  Cfr. Luserke, Sturm und Drang, cit., p. 90. 

126 Per una poetica delle emozioni



Antonio Damasio29, è rivelatrice degli intrecci tra la mente e il corpo. In partico-
lare, Hamann costruisce un’estetica del linguaggio basata principalmente sulla 
metafora, figura retorica che rappresenta un ponte tra i sensi e la ragione30: 
«Sinne und Leidenschaften reden und verstehen nichts als Bilder. In Bildern 
besteht der ganze Schatz der menschlichen Erkenntniß und Glückseligkeit»31. 
Sulla base di questo assunto, Hamann costruisce un linguaggio capace di ri-
specchiare testualmente, ovvero attraverso il potere immaginifico delle parole, 
l’interiorità dell’uomo. Inequivocabile, a tal proposito, il seguente passo dal-
le Sokratische Denkwürdigkeiten: «Reden ist übersetzen – aus einer Engelsprache 
in eine Menschensprache, das heißt, Gedanken in Worte, Sachen in Namen, 
Bilder in Zeichen»32. Si costruisce in sintesi un linguaggio del sentimento, una 
Seelensprache che traduce in lettere il mondo interiore di colui che parla e scrive. 

Hamann propone così una nuova visione del linguaggio, il quale diviene 
un medium tra la Innenwelt e la Außenwelt e si fa veicolo di quello «Sturm der 
Leidenschaft»33 che invade l’interiorità del soggetto al centro dell’atto narrativo: 
«Die Natur würkt durch Sinne und Leidenschaften. Wer ihre Werkzeuge ver-
stümmelt, wie mag der empfinden? Sind auch Geläute Sendern zur Bewegung 
aufgelegt?»34. Riconosciuta l’importanza della sfera affettiva, radicata in primis 
nelle facoltà sensibili del corpo, si crea una armoniosa continuità tra pensiero, 
sentimento e linguaggio, che ricalca il commercium mentis et corporis ormai com-
provato da diversi saperi: «Leidenschaft allein gebe den Abstraktionen und 
Hypothesen Hände, Füße und Flügel, den Bildern und Zeichen gebe sie Geist, 
Leben und Zungen»35. L’estetica di Hamann è basata in questo senso non solo 
sulla mera imitazione del bello della natura, bensì sulla totalità delle passioni 
– anche non rispondenti al concetto classico di “bello” – che si esperiscono 

29	  Cfr. Damasio, Descartes’ Error, cit., pp. 24-25: «To discover that a particular feeling depends 
on activity in a number of  specific brain systems interacting with a number of  body organs 
does not diminish the status of  that feeling as a human phenomenon. Neither anguish nor 
the elation that love or art can bring about are devalued by understanding some of  the myriad 
biological processes that make them what they are. Precisely the opposite should be true: 
Our sense of  wonder should increase before the intricate mechanisms that make such magic 
possible. Feelings from the base for what humans have described for millenia as the human 
soul and spirit». 

30	  Cfr, Luserke, Sturm und Drang, cit., p. 91. 
31	  Hamann, Aesthetica in Nuce (1762), Reclam, Stuttgart 1979, p. 83, trad. it. in Id., Scritti sul linguag-

gio, Bibliopolis, Napoli 1977, pp. 109-136, qui p. 114: «Sensi e passioni non parlano ed intendo-
no che immagini. Di immagini è fatto l’intero tesoro dell’umana conoscenza e felicità». 

32	  Ivi, p. 87. «Parlare è tradurre: da un linguaggio di angeli in un linguaggio di uomini, ossia 
pensieri in parole, fatti in nomi, immagini in segni», p. 115.  

33	  Luserke, Sturm und Drang, cit., p. 25. 
34	  Hamann, Aesthetica in Nuce, cit., p. 113. «La natura opera per sensi e passioni. Chi ne mutila 

gli organi come potrà sentire? Sono inclini al movimento anche i nervi paralizzati?», p. 123.  
35	  Ivi, p. 121. «La sola passione fornisce tanto alle astrazioni che alle ipotesi mani, piedi, ali; a 

immagini e segni spirito, vita e lingua», p. 126.

127Capitolo quarto. La parola del ganzer Mensch



con e attraverso il cuore, quello Herz che rappresenta il fulcro dell’interazione 
mente-corpo:

«Aesthetica» bedeutet im Baumgartens Sprache [...] sowohl Ästhetik als auch die 
Wissenschaft von der niedrigeren sinnlichen Erkenntnis – niedrig im Verhältnis 
zu der höheren deutlichen Vernunfterkenntnis. In dem Doppelsinn des Wortes 
liegt Hamanns Ausgangspunkt [...]; alles hat der Mensch durch die Sinne empfan-
gen, und die Poesie ist die sinnliche, anschauliche Sprache, die diesem Menschen 
(= «Sinne und Leidenschaften») gemäß ist und die von der gleichnishaften, sinn-
lichen Anrede Gottes hervorgerufen wird. Der Mensch ist die Krone der sinnlichen 
Offenbarung Gottes36.

In questo senso, le passioni, gli affetti, la sensualità appartengono secondo 
Hamann alle stesse leggi della natura sulle quali si basano anche l’estetica e la poe-
tica, e il linguaggio deve seguire il più possibile – proprio come fosse una rapsodia 
– i moti di anima e corpo del ganzer Mensch: «Nichts ist also in unserem Verstande 
ohne vorher in unsern Sinnen gewesen zu seyn»37. In questo senso, le Sokratische 
Denwürdigkeiten, così come la Aesthetica in Nuce, possono essere lette come scritti 
programmatici dello Sturm und Drang38, poiché, come afferma Luserke,

Schon diese erste, schnell berühmt werdende Schrift dokumentiert anschaulich 
H.s spezifische Kritik an der zuvor auch von ihm vertretenen Aufklärung sowie 
einige der Gründe, die ihn zu einem “Wegbereiter des Sturm und Drang” (Luser-
ke 2010, 94) werden lassen. So liefert die Schrift eine Apologie der Leidenschaften 
und deren somatische Grundlegung gegen die Versuche ihrer rationalistischen 
Einhegung. Zudem sucht H. seine Abkehr von “allen” Formen aufklärerischer 
Systematik nicht nur der Sache nach, sondern auch methodisch und sprachlich ge-
zielt umzusetzen39.

36	  Sven-Aage Jørgensen, Nachwort, in Hamann, Sokratische Denkwürdigkeiten; Aesthetica in Nuce, 
cit., p. 183 (corsivo mio). «“Aesthetica” nel linguaggio di Baumgarten [...] significa sia estetica 
sia scienza della conoscenza sensibile inferiore – inferiore rispetto alla chiara conoscenza 
superiore della ragione. Nel doppio senso della parola sta il punto di partenza di Hamann [...]; 
l’uomo ha ricevuto tutto attraverso i sensi, e la poesia è il linguaggio sensibile e descrittivo 
che è adatto a quest’uomo (= “sensi e passioni”) e che viene evocato dal discorso allegorico 
e sensibile di Dio. L’uomo è il coronamento della rivelazione sensibile di Dio». 

37	  Hamann, Sämtliche Werke, cit., Bd. 3, p. 39 (corsivo mio). «Niente, quindi, è nel nostro intelletto 
senza essere stato prima nei nostri sensi». 

38	  Cfr. Luserke, Sturm und Drang, cit., p. 93. 
39	  Luserke, Handbuch Sturm und Drang, cit., p. 106 (corsivo mio). «Questo primo scritto, divenuto 

rapidamente famoso, documenta già in modo vivido la critica specifica di H. alla Aufklärung, 
che aveva sostenuto anche in precedenza, nonché alcuni dei motivi che lo hanno reso un pre-
cursore dello Sturm und Drang. Lo scritto fornisce quindi un’apologia delle passioni e del loro 
fondamento somatico contro i tentativi di un confinamento razionalistico. Inoltre, H. cerca di 
mettere in atto il suo distacco da “tutte” le forme di sistematicità relativa alla Aufklärung non 
solo in termini pratici, ma anche dal punto di vista metodologico e linguistico». 

128 Per una poetica delle emozioni



Il focus sulla tematica del linguaggio, allora, è da considerare come lo snodo 
chiave tra la Affektenlehre e la poetica stürmeriana: secondo Hamann, nella lingua 
e nello stile viene intessuta quella apologia delle passioni che diventa anche il 
caposaldo del movimento degli Stürmer.

La dimensione comunicativa ottiene con il pensiero di Hamann un’attenzio-
ne inedita, e la lingua inizia a essere concepita esplicitamente come specchio e 
veicolo di quell’intreccio inscindibile tra pensiero e passioni:

Die Schrift kann mit uns Menschen nicht anders reden, als in Gleichnissen, weil 
alle unsere Erkenntnis sinnlich, figürlich und der Verstand und die Vernunft die 
Bilder der äußerlichen Dinge allenthalben zu Allegorien und Zeichen abstracter, 
geistiger und höherer Begriffe macht40.

La scrittura, la parola, il linguaggio acquisiscono nel pensiero di Hamann una 
valenza spirituale, diventando mezzi concreti e materialmente tangibili attraver-
so i quali si rivela una dimensione altrimenti inconoscibile. Si legge nelle Biblische 
Betrachtungen: «Die wahre Poesie ist eine natürliche Art der Prophezeyung»41. La 
vera poesia, insita in una lingua che si faccia specchio autentico della totalità del 
cuore e della mente, rappresenta un atto profetico di rivelazione. Il filosofo co-
struisce intorno a questa consapevolezza uno stile, dove il misterico (Dunkelheit) 
e l’apparente immediatezza della scrittura nascondono in realtà una retorica 
attenta e consapevole, volta a comunicare l’essenza del ganzer Mensch:

Die strategisch bestimmte Dunkelheit ist, wenn man sie analysiert, ein traditionel-
les Mittel des acutum dicendo genus; dieses bedient sich intellektuell verfremdender, 
also paradoxer Mittel in Gedanken (Gedanken-Pointen) und Sprache (Wort-Poin-
ten). Der Hörer wird zur eigenen Gedankenarbeit provoziert: er soll die Brücke 
zwischen dem Paradox und der gemeinten Bedeutung schlagen. Er wird Gedan�-
ken-Komplize des Autors42.

In questo stile risiede l’attuazione di un reale circolo ermeneutico tra autore, te-
sto e lettore (qui Hörer), il quale deve riempire il vuoto semantico lasciato da me-
tafore e nessi oscuri attraverso la propria esperienza soggettiva. È precisamente 
in quest’ultimo aspetto che affondano le radici della poetica stürmeriana, o più 

40	  Hamann, Sämtliche Werke, cit., Bd. 1, Biblischen Betrachtungen, p. 157. «La scrittura non può 
parlare a noi esseri umani in altro modo che mediante allegorie, perché tutta la nostra co-
noscenza è sensoriale, figurativa, e l’intelletto e la ragione trasformano ovunque le immagini 
delle cose esterne in allegorie e segni di concetti astratti, spirituali e superiori». 

41	  Ivi, p. 241. «La vera poesia è un tipo naturale di profezia». 
42	  Sven-Aage Jørgensen, Nachwort, cit., p. 176. «L’oscurità strategicamente determinata, se ana-

lizzata, è un mezzo tradizionale dell’acutum dicendo genus; questo si serve di mezzi intellettual-
mente stranianti, cioè paradossali, nei pensieri (pointes concettuali) e nel linguaggio (pointes 
linguistiche). Chi ascolta è spinto a pensare autonomamente: spetta a lui costruire il ponte tra 
il paradosso e il significato inteso. Diviene complice del pensiero dell’autore».

129Capitolo quarto. La parola del ganzer Mensch



in generale di una «Zeit des antirhetorischen Affekts»43: nello stile di Hamann 
prende forma una lingua degli affetti che emergerà, negli scritti degli autori a 
seguire, in modo sempre più immediato, libero da vincoli e strategie retoriche, 
proprio come se la scrittura potesse diventare una rapsodia in prosa. Si legge nel 
Versuch über eine akademische Frage:

Wenn unsere Vorstellungen sich nach dem Gesichtspunct der Seele richten, und 
dieser nach vieler Nennung durch die Lage des Körpers bestimmt wird; so last 
sich ein gleiches auf  den Körper eines ganzen Volkes anwenden. Die Lineamente 
ihrer Sprache werden also mit der Richtung ihrer Deutungsart correspondieren; 
und jedes Volk offenbart selbige durch die Natur, Form, Gesetze und Sitten ihrer 
Rede eben so gut als durch ihre äußerliche Bildung und durch ein Schauspiel öf-
fentlicher Handlungen. […] Da sich unsere Denkungsart auf  sinnliche Eindrücke 
und die damit verknüpfte Empfindungen gründet; so läßt sich sehr wahrschein-
lich eine Übereinstimmung der Werkzeuge des Gefühls mit den Springfedern der 
menschlichen Rede vermuthen44.

Il legame sempre più esplicito tra affetti e parole diviene un Leitmotiv nei testi 
hamanniani45. In una lettera a Jacobi del 14 novembre 1784 Hamann scrive:

Per me il problema non è: che cosa è la Ragione? Ma piuttosto: che cosa è il 
linguaggio? Qui credo stia la radice di tutti i paralogismi ed antinomie di cui si fa 
carico alla prima. Da ciò consegue che si scambino parole per concetti e concetti 
per cose reali. Nella sfera dei vocaboli e dei concetti non c’è possibilità di eviden-
za, giacché questa è relativa soltanto alla realtà e ai fatti… In cambio dell’albero 
della conoscenza ci viene sottratto l’albero della vita46.

In conclusione, Hamann individua proprio nel linguaggio e nella essenza intrin-
seca e più profonda delle parole l’impronta del ganzer Mensch, e precisamente in 
questo aspetto risiede il collegamento più diretto con il movimento stürmer-
iano. La lingua si fa specchio del Gefühl soggettivo; diventa strumento prezioso 
e indispensabile per comprendere la natura umana nella sua complessità:

43	  Ivi, p. 175. 
44	  Hamann, Versuch über eine akademische Frage, in Schriften zur Sprache, Suhrkamp, Frankfurt am 

Main 1967, pp. 87-95, qui pp. 90-91, trad. it. in Id., Saggio attorno ad una questione accademica, in 
Scritti sul linguaggio, cit., pp. 83-95, qui pp. 88, 90: «Che esiste una relazione ed un nesso tra 
la capacità di conoscere della nostra anima e la capacità di indicazione del nostro corpo è 
abbastanza comunemente recepito: circa la natura e i limiti di questo rapporto ci si è impe-
gnati ancora poco. Ci devono essere somiglianze tra tutti i linguaggi umani, che si fondano 
sulla eguaglianza strutturale della nostra natura, e simiglianze necessarie in ristrette sfere della 
società. […] Poiché la nostra mentalità si fonda su impressioni sensibili e sulle sensazioni 
connesse, è assai verisimile l’ipotesi di una concordanza degli strumenti del sentimento con le 
molle del parlare umano».

45	  Cfr. Angelo Pupi, Introduzione del traduttore, in Scritti sul linguaggio, cit., pp. 13-80. 
46	  Hamann an Jacobi (14. November 1784), in Johann Georg Hamann, Briefwechsel, Ziesemer 

und Henkel, Wiesbaden 1955-1965, trad. it. in Scritti sul linguaggio, cit., quarta di copertina. 

130 Per una poetica delle emozioni



Fängt nun mit diesen Schriften der Sturm und Drang an? Schärfer ausgedrückt: 
Ist Aesthetica in nuce, [...] «das früheste und wirkungsreichste Manifest des Sturms 
und Drangs geworden – elf  Jahre vor den Blättern “Von deutscher Art und 
Kunst”!», indem sie «den theoretischen und praktischen Großtaten eines Herder, 
Goethe und ihrer Genossen prophetisch den Weg» bereitete?47

La risposta a quest’ultima domanda – chiaramente di natura retorica – risiede 
nella poetica di Johann Gottfried Herder, la quale si sviluppa proprio dalle ques-
tioni introdotte dall’estetica tanto oscura quanto premonitrice di Johann Georg 
Hamann: «Hamanns Bedeutung für den Sturm und Drang beruht zu einem 
sehr großen Teil auf  einer schon von Herder vorgenommenen und nicht völlig 
erforschten Umdeutung seiner Gedanken. Herder war der große Vermittler»48. 
Più in particolare, Herder riprende da Hamann il filo di una riflessione che an-
cora oggi continua a ispirare nuove ricerche e nuove interpretazioni: così come 
per l’odierna neuroermeneutica, dai discorsi antropologici della fine del secolo 
XVIII intorno all’idea del ganzer Mensch si fa strada, in modo sempre più chiaro, 
il legame – stretto, diretto e fondante – tra il sentire e il bisogno tutto umano di 
esprimersi attraverso la forza congiunta di emozioni e parole. 

4.2. Johann Gottfried Herder: le parole tra il conoscere e 
il sentire
La continuità e la armoniosa rispondenza tra interiorità e linguaggio, indagate e 
sostenute da Hamann, sostanziano una tesi che, depurata dei più diretti riferi-
menti cristologici, viene ripresa e sviluppata da Johann Gottfried Herder (1744-
1803), filosofo, teologo e letterato che proprio con tale assunto apre le porte al 
movimento stürmeriano.

Prima ancora di approdare alle riflessioni esplicitamente dedicate al linguag-
gio, il pensiero di Herder si interroga su una generale volontà di definire un 
progetto filosofico ed estetico rispondente alla visione del ganzer Mensch. Herder 
riprende le fila dei discorsi sul commercium mentis et corporis del suo tempo per ren-
dere sempre più chiaro il collegamento tra dimensione sensoriale e prospettiva 
gnoseologica49. Proprio in questo ambito si individua l’influenza di Hamann, 
che Herder conosce e frequenta durante gli studi condotti a Königsberg sotto 

47	  Sven-Aage Jørgensen, Nachwort, cit., p. 190. «Questi scritti segnarono allora l’inizio dello 
Sturm und Drang? Per dirla più chiaramente: “Aesthetica in Nuce divenne il più precoce ed ef-
ficace manifesto dello Sturm und Drang – undici anni prima di Von deutscher Art und Kunst!”, 
in quanto “preparò profeticamente la strada alle imprese teoriche e pratiche di Herder, di 
Goethe e dei loro compagni” (R. Unger, Hamann und die Aufklärung, p. 263)?». 

48	  Ivi, p. 191. «L’importanza di Hamann per lo Sturm und Drang si basa in larga misura su una 
reinterpretazione del suo pensiero già intrapresa da Herder e non completamente studiata. 
Herder fu il grande mediatore».

49	  Cfr. Gambino, Pulvirenti, Storie menti mondi. Approccio neuroermeneutico alla letteratura, cit., p. 22. 

131Capitolo quarto. La parola del ganzer Mensch



la guida di Kant, dal quale apprende soprattutto lo spirito di ricerca, l’esercizio 
di un pensiero sempre critico e autonomo e la volontà di perseguire in ogni di-
sciplina, che si tratti di filosofia, teologia, estetica, poetica, l’idea di una umanità 
libera e coesa, dove spirito e sentimento (Geist und Gefühl) concorrano uniti e 
complici alla conoscenza e alla vita:

Hamann setzt damit unmißverständlich die Leidenschaft in ihr Recht, er fordert 
geradezu die Emanzipation der Leidenschaften als Bedingung für Vernunft. Dies 
stellt einen entscheidenden Versuch dar, Vernunft und Leidenschaft als eine Ein-
heit zu verstehen. [...] Herder ist der Multiplikator der Hamannschen Schriften für 
den Sturm und Drang50. 

Sulla linea di un’antropologia letteraria in via di definizione, Herder si configura 
come un autore-ponte tra le diverse prospettive del tempo, tutte convergenti 
nella medesima tesi di un dialogo, tanto necessario quanto ormai comprovato, 
tra la mente e il corpo. Gli studi di filosofia, di chirurgia, di teologia, insieme agli 
scritti di natura estetico-letteraria, sono accomunati da una forte e costante tesi 
di fondo – l’interdipendenza tra il sentire e il pensare – che attraversa il vasto e 
variegato pensiero herderiano:

Diversi studi recenti “rileggono” la teoria della conoscenza di Herder, la sua 
antropologia filosofica, come anche le sue riflessioni sull’origine del linguaggio, 
sulla percezione estetica, sull’empatia come superamento del discorso medico, 
antropologico ed estetico del tempo, e anticipazione di alcuni snodi fondamentali 
della moderna concezione cognitiva della conoscenza e della mente. Nella sua 
opera, a cerniera fra le teorie primo-settecentesche e quelle romantiche, il grande 
tema della embodied mind, ovvero la mente incarnata, trova un’articolata teorizza-
zione, espressa ovviamente nel linguaggio del tempo. Gettando un ponte tra la 
Aufklärung e la nostra epoca, Herder realizza un’operazione, che non ha ancora 
cessato di dare i suoi frutti, tracciando il quadro epistemologico per un umanesi-
mo che pone l’individuo al centro di un sistema complesso, a un tempo biologico 
e culturale, dal quale egli è determinato e che egli a sua volta plasma51.

A riprova dell’affermazione di Vittorio Gallese, secondo il quale le odierne neu-
roscienze non possono vantare alcuna originalità, poiché non fanno che com-
provare con metodi e strumenti innovativi tesi e pensieri già presenti nei secoli 
passati52, rileggere le opere di Herder oggi consente di riconoscere una chiara 

50	  Luserke, Sturm und Drang, cit., p. 93. «Hamann legittima così inequivocabilmente la passione; 
praticamente chiede l’emancipazione delle passioni come condizione per la ragione. Questo 
rappresenta un tentativo decisivo di intendere ragione e passione come un’unità. [...] Herder 
è il moltiplicatore degli scritti di Hamann per lo Sturm und Drang». 

51	  Gambino e Pulvirenti, Herder precursore delle teorie sull’Embodiment e sulla cognizione incarnata, 
cit., pp. 1-2. 

52	  Si fa riferimento in particolare a una conferenza tenutasi presso l’Università degli Studi di 
Parma il 21 ottobre 2020, intitolata L’esperienza dell’altro nell’era della comunicazione digitale (e della 

132 Per una poetica delle emozioni



linea di continuità tra il passato e la più viva contemporaneità: «Herder is very 
much a thinker of  our time. Instead of  approaching facets of  human existence 
in an isolated fashion, he brings the entire human being into focus by tracing its 
connections with the natural, cultural and historical world»53.

Il pensiero herderiano crea, dunque, un armonioso collegamento tra l’antro-
pologia del ganzer Mensch e gli approcci transdisciplinari contemporanei, inerenti 
al campo delle neurohumanities, dove anche l’arte – come tutto ciò che concerne i 
processi creativi, conoscitivi ed espressivi – viene concepita e indagata alla luce 
delle dinamiche neurali e biologiche che sottendono le funzioni organiche del 
corpo e del cervello.

Nella sua Neuroestetica della letteratura, Massimo Salgaro cita a tal proposito le 
parole di un giovane studioso americano, che ben sottolineano il più profondo 
intento degli attuali intrecci transdisciplinari:

Purtroppo la nostra cultura contemporanea aderisce a una definizione molto angu-
sta di verità: se qualcosa non può essere misurata o calcolata, allora non può dirsi 
vera. [...] Prendiamo la mente umana: gli scienziati descrivono il nostro cervello in 
base ai suoi componenti fisici; in questa prospettiva, non siamo che un telaio di 
cellule elettriche e spazi sinaptici. Quel che la scienza dimentica è che non è così che 
noi facciamo esperienza del mondo (noi ci sentiamo come lo spettro, non come la 
macchina). È paradossale ma vero: l’unica realtà che la scienza non può ridurre è 
l’unica che mai conosceremo. Ecco perché abbiamo bisogno dell’arte. Esprimendo 
la nostra esperienza reale, l’artista ci ricorda che la scienza è incompleta, che nessun 
tipo di mappa spiegherà mai l’immaterialità della nostra coscienza. [...] Sappiamo 
abbastanza del cervello per sapere che il suo mistero rimarrà sempre tale54.

Volgendo lo sguardo indietro, si può vedere come il pensiero e il linguaggio 
herderiani siano due esempi chiave per trovare riuniti l’arte con la scienza, il 
cervello con la mente, il sentire con il pensare, disegnando un ponte tra l’an-
tropologia, la filosofia, la letteratura e le neuroscienze dei nostri giorni: «Herder 
evidenzia la profonda interconnessione fra esistenza biologica, conoscenza e 
creazione artistica, costruendo una visione dell’unità di corpo-mente che […] 
anticipa le teorie sull’embodiment»55. È qui, in tale visione olistica intrinsecamente 

pandemia): https://www.osservatoriofedelta.unipr.it/workspace/uploads/gallese_unipr.pdf  
(ultimo accesso 22 maggio 2025). 

53	  A. Waldow, N. DeSouza, Introduction, in Herder. Philosophy and Anthropology, OUP, Oxford 
2017, p. 291 (ed. Kindle), in Pulvirenti, Gambino, Herder precursore delle teorie sull’Embodi-
ment e sulla cognizione incarnata, cit., p. 2. Si veda inoltre E. Agazzi, Zwischen Transdisziplinarität 
und Transkulturalität. Ein Versuch, Herder im Zeitalter der ‚Digital Humanities‘ zu interpretieren, in 
«Jahrbuch für Internationale Germanistik», vol. 52, n. 1 (2020), pp. 65-80. 

54	  J. Lehrer, Proust era un neuroscienziato, Codice Edizioni, Torino 2008, p. XIV, in Massimo 
Salgaro (a cura di), Verso una neuroestetica della letteratura, Aracne, Roma 2009, pp. 24-25. 

55	  Gambino, Pulvirenti, Herder precursore delle teorie sull’Embodiment e sulla cognizione incarnata, cit., 
p. 2. 

133Capitolo quarto. La parola del ganzer Mensch

https://www.osservatoriofedelta.unipr.it/workspace/uploads/gallese_unipr.pdf


“moderna” che si mescolano – donando vigore e argomenti l’una all’altra – la 
Affektenlehre e una Gefühlspoetik che gli Stürmer faranno propria. 

Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele: 
l’Embodiment nel Settecento
La filosofia di Herder, considerata nel contesto della Spätaufklärung, appare 
come una «Kopernikanische Wende»56, una revolutio copernicana: al centro delle 
considerazioni filosofiche herderiane non si trova più una ragione metafisica e 
aprioristica, sostituita piuttosto dalla viva esperienza materiale, quotidiana, tan-
gibile57. All’interno di questa nuova concezione della disciplina filosofica, che 
a ben guardare ricalca con precisione i presupposti di ciò che Ernst Platner 
definiva con il termine Anthropologie58, si fa spazio anche la nuova idea del gan-
zer Mensch, grazie alla quale l’essere umano viene considerato nella sua totalità 
e complessità, secondo una ormai fondata e consapevole interdipendenza di 
mente e corpo:

Wenn Herder von den ganzheitlichen “Natur des Menschen” spricht, dann meint 
er den Menschen als Teil der ganzen Natur. Herder hat, modern gesprochen, 
ein ökologisches Menschenbild. Der Mensch ist ein komplexer Organismus, ein 
“Auszug der Schöpfung”. [...] 
Menschliche Erkenntnis ist subjektive Erkenntnis, bedingt durch die menschliche 
Konstitution. Diese Konstitution ihrerseits ist bestimmt durch das Zusammen-
spiel von Körper und Seele. Stammes- und individualgeschichtlich macht der 
Körper eine Entwicklung durch, deren Verlauf  die Qualität der Erkenntnisse be-
stimmt: Sensibilität ist Resultat von Übung und Bildung der Sinne59.

Già nella seconda metà del secolo XVIII, il filosofo aveva infatti intuito come 
le diverse componenti della natura umana costituissero un tutto armonico, e come 
– sulla linea delle intuizioni di Hamann – anche i più alti processi conoscitivi e 
cognitivi fossero radicati nell’esperienza sensibile.

56	  Ulrich Gaier, Der frühe Herder, in J.G. Herder, Werke in zehn Bänden, Bd. 1, Deutscher Klassiker 
Verlag, Berlin 1985, pp. 813-832, qui p. 815. 

57	  Cfr. Hans Adler, Aisthesis, steinernes Herz und geschmeidige Sinne, in Schings, Der ganze Mensch, cit., 
pp. 96-111, qui in particolare p. 104. 

58	  Cfr. Ernst Platner, Anthropologie für Aerzte und Weltweise, cit., Vorrede. 
59	  Hans Adler, op. cit., pp. 105-106. «Quando Herder parla di “natura olistica dell’uomo”, inten-

de l’uomo come parte dell’intera natura. Herder ha, in termini moderni, una visione ecologica 
dell’uomo. L’uomo è un organismo complesso, un “estratto della creazione”. [...] La cono-
scenza umana è una conoscenza soggettiva, condizionata dalla costituzione umana. Questa 
costituzione è a sua volta determinata dall’interazione tra corpo e anima. Nella storia della 
stirpe come in quella individuale, il corpo subisce uno sviluppo, il cui corso determina la 
qualità della cognizione: la sensibilità è il risultato dell’esercizio e della formazione dei sensi». 

134 Per una poetica delle emozioni



Proprio in tale «Fundamentalästhetik des Gefühls»60 – una estetica fondamen-
tale del sentimento – si riconoscono le fondamenta delle teorie contemporanee. 
Sostengono Gambino e Pulvirenti: 

Herder fonda una ricerca della verità a partire da una visione del mondo basata 
sulla complessità, che richiede l’applicazione di ogni risorsa conoscitiva, nonché 
il dialogo tra le scienze e i saperi. Combattendo il dualismo intellettualistico che 
separava il pensiero astratto dalla sensazione e dall’emozione, Herder postulò con 
vigore l’inscindibile unitarietà di corpo e mente, individuo e società, assurgendo 
ad anticipatore dell’attuale necessità di ricongiungere le prospettive della ricerca 
per affrontare, grazie alla conciliazione tra i saperi, la più grande delle frontiere 
conoscitive: l’essere umano e la sua mente61.

Ora, attualizzando quella conciliazione tra i saperi, il pensiero herderiano può 
oggi dialogare produttivamente con quanto già affermato da un punto di vista 
neuroscientifico da Antonio Damasio e da quanto invece Olafur Eliasson rende 
visibile a livello architettonico a Aahrus:

Fig. 4.1 Your rainbow panorama, fotografia di Jens Cederskjold (23 aprile 2013)

Eliasson ci mostra come qualsiasi nostra percezione sia sempre filtrata da un 
fitto, ineliminabile strato di sensazioni, emozioni, influenze intersoggettive che 
inevitabilmente condiziona e determina la percezione stessa, mostrandoci il 
mondo in modo sempre soggettivo.

60	  Hans-Jürgen Schings, Einführung, in Schings, Der ganze Mensch, cit., pp. 337-340, qui p. 338. 
61	  Gambino, Pulvirenti, Herder precursore delle teorie sull’Embodiment e sulla cognizione incarnata, cit., 

p. 4. 

135Capitolo quarto. La parola del ganzer Mensch



Tale interazione tra mente, corpo e ambiente era già stata compresa da Herder, 
e accuratamente descritta nel saggio Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen 
Seele. Bemerkungen und Träume (1778). Herder espone una visione della conoscen-
za, della sensibilità e dell’interazione tra l’individuo e il mondo che ci è lecito 
rileggere oggi senza avvertire alcun anacronismo. In particolare, Herder avanza 
in questo saggio del 1778, nel quale di fatto confluiscono pensieri già presenti 
nelle opere precedenti, intuizioni sorprendenti riguardo alla dimensione emo-
tiva, riconoscendo la natura incarnata della Empfindung e del Gefühl. In questo 
senso il filosofo pone le basi di quella cornice teorica che oggi prende il nome 
di embodied cognition e che illumina nuove prospettive di ricerca anche nell’ambito 
della ricerca letteraria: 

Con embodiment ed embodied mind si indica la realtà fisiologica e biologica dell’unità di 
mente e corpo in quanto premessa per ogni forma di soggettività, coscienza, pen-
siero, espressione artistica e interazione sociale del corpo che abita il mondo. Il ter-
mine embodied cognition si riferisce, di conseguenza, ai processi cognitivi considerati in 
termini biologici come dipendenti dall’interazione tra corpo e ambiente. Tali teorie 
hanno profonde implicazioni nello studio di fenomeni complessi, quali il pensiero, 
l’emozione, la percezione, il linguaggio, il sentimento cosciente del Sé, inteso come 
entità capace di sentire, rammemorare e narrare la sua esperienza del mondo62.

Nel saggio di Herder, a partire dall’eloquente titolo Sul conoscere e il sentire dell’ani-
ma umana, è già possibile trovare esposta questa tesi, oggi approfondita e svilup-
pata con strumenti innovativi negli ambiti delle neuroscienze cognitive e della 
neuroermeneutica. Si leggano in questa prospettiva, ricordando in particolare 
quanto afferma Antonio Damasio nell’Errore di Cartesio63, le parole di Herder in 
apertura del suo lavoro:

Je mehr wir indeß das große Schauspiel wirkender Kräfte in der Natur sinnend 
ansehn, desto weniger können wir umhin, überall Aehnlichkeit mit uns zu fühlen, 
Alles mit unsrer Empfindung zu beleben. Wir sprechen von Wirksamkeit und 
Ruhe, von eigner oder empfangener, von bleibender oder sich fortpflanzender, 
todter oder lebendiger Kraft völlig aus unsrer Seele64.

L’individuo, considerato nella sua totalità di corpo e anima, fa tutt’uno con la natu-
ra circostante, e in questo inestricabile rapporto proprio il sentire – fondamentale 

62	  Ivi, p. 9. 
63	  Si riveda a tal proposito il capitolo secondo. 
64	  Johann Gottfried Herder, Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, cit., p. 329. 

«Quanto più assistiamo con spirito riflessivo al grande gioco delle forze agenti nella natura, 
tanto meno possiamo evitare di percepire dappertutto un’affinità con noi o di dar vita a tutto 
partendo dalla nostra sensazione. Parliamo, prendendo le mosse dalla piena partecipazione 
della nostra anima, di attività e di quiete, di una forza che è propria e di quella che si propaga, 
di quella morta e di quella vitale», p. 385. 

136 Per una poetica delle emozioni



punto di convergenza tra Körper e Geist, Innenwelt e Außenwelt – acquisisce un 
ruolo di primaria importanza: «dieser Abgrund von Haß und Liebe, Anziehung 
und Verwandlung in sich und aus sich: der empfindende Mensch fühlt sich in 
Alles, fühlt Alles aus sich heraus und drückt darauf  sein Bild, sein Gepräge»65. 

Sulla linea delle scoperte inerenti alle ragioni fisiologiche e neurali del com-
mercium mentis et corporis, tra le quali figurano di particolare ispirazione quelle 
di Albrecht von Haller66, Herder ripone la chiave dell’interazione tra mente, 
corpo e ambiente e di tutto l’umano sentire nel «Nervengebäude»67, un insieme di 
terminazioni nervose situato nel corpo, dal quale derivano anche il pensiero, le 
emozioni e tutti i processi decisionali. Tale Nervengebäude è la fonte dello halle-
riano Reiz, lo stimolo dal quale deriva qualsiasi percezione sensoriale capace, a 
sua volta, di determinare il pensiero:

Wir empfinden nur, was unsre Nerven uns geben; darnach und daraus können wir 
auch nur denken. Nenne man nun diesen lebendigen Geist, der uns durchwallt, 
Flamme oder Aether, gnug, er ist das unbegreifliche, himmlische Wesen, das Alles 
zu mir bringt und in mir eint. Was hat der Gegenstand, den ich sehe, mit meinem 
Hirn, das Hirn mit meinem wallenden Herzen gemein, daß Jenes Bild, daß Dies 
Leidenschaft werde? Siehe, da ist ein Etwas, das von sonderbarer Natur sein muß, 
weil es so sonderbaren Verschiedenheiten dient. Das Licht konnte nur Eins: den 
ganzen dunkeln Abgrund der Welt zum Bilde machen, dem Auge Alles veräugen; 
der Schall konnte nur Eins: hörbar machen, was sonst nur für andre Sinne da 
wäre. So weiter. Dieser innere Aether muß nicht Licht, Schall, Duft sein, aber 
er muß Alles empfangen und in sich verwandeln können. Er kann dem Kopfe 
Licht, dem Herzen Reiz werden; er muß also ihrer Natur sein oder zunächst an 
sie grenzen. Ein Gedanke, und Flammenstrom gießt sich vom Kopf  zum Herzen; 
ein Reiz, eine Empfindung, und es blitzt Gedanke, es wird Wille, Entwurf, That, 
Handlung: Alles durch einen und denselben Boten68.

65	  Ivi, p. 330. «Questo abisso di odio e di amore, di attrazione e di trasformazione in sé e fuori 
da sé: – l’uomo sensibile si sente partecipe di tutto e sente tutto a partire da se stesso, impri-
mendovi sopra la sua immagine, la sua impronta», p. 387. 

66	  Cfr. Abrecht von Haller, Elementa physiologiae corporis humani (1766), cit. 
67	  Herder, Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, cit., p. 350. 
68	  Ivi, p. 351. «Non solo sentiamo quello che ci trasmettono i nostri nervi; solo regolandosi 

su questi e a partire da essi ci è possibile pensare. Che si chiami questo spirito vitale che ci 
percorre fiamma o etere, esso è l’imperscrutabile essenza divina che riconduce e che unifica 
tutto in me. Cosa ha in comune l’oggetto che vedo con il mio cervello, il mio cervello con il 
mio cuore pulsante, se non il fatto che nel cervello esso si trasformi in immagine e nel cuore in 
passione? Esso è certamente un qualcosa che deve avere una natura del tutto particolare, essen-
do al servizio di tante particolari funzioni. La luce poté fare una cosa sola, cioè trasformare 
in immagine l’intero abisso oscuro del mondo, rendere tutto visibile all’occhio; il suono poté 
fare una sola cosa, rendere udibile ciò che sarebbe stato altrimenti percepibile solo da altri 
sensi. E così via. Questo etere interiore non deve essere luce, suono, odore, ma deve ricevere 
tutto in sé, trasformandolo. Può essere mente per la luce e stimolo per il cuore: deve perciò 
essere della loro stessa natura o quanto meno avvicinarvisi. Un pensiero, un flusso infuocato, 
si riversa dalla testa al cuore. Con uno stimolo e con una sensazione scocca la scintilla del 

137Capitolo quarto. La parola del ganzer Mensch



Emerge chiarissima, in quest’ultimo passaggio, l’idea antropologica del ganzer 
Mensch: tutto proviene da «un unico messaggero»69, lo stimolo sensibile appunto, 
capace di far scaturire pensieri, emozioni, azioni. Herder comprende e sostiene 
la circolarità tra cervello (Hirn), cuore (Herz) e mondo esterno (Welt), e gli affetti 
rappresentano il fulcro intorno al quale si muovono e interagiscono questi tre ele-
menti. Se nel XXI secolo Damasio afferma che «it is just that soul and spirit, with 
all their dignity and human scale, are now complex and unique states of  an or-
ganism»70, nel diciottesimo secolo Herder pare precederlo con le seguenti parole: 

Der innere Mensch mit alle seinen dunkeln Kräften, Reizen und Trieben ist nur 
Einer. Alle Leidenschaften, ums Herz gelagert und mancherlei Werkzeuge regend, 
hangen durch unsichtbare Bande zusammen und schlagen Wurzel im feinsten 
Bau unsrer beseelten Fibern71.

Le fibre del corpo sono il collegamento sensibile, reale e tangibile tra il nostro 
pensiero e il mondo esterno. Esse compongono nell’organismo dell’essere umano 
un fitto tessuto che mette in comunicazione le diverse parti e le diverse dimen-
sioni – razionale, spirituale, somatica – in un tutto armonico, così come simbo-
leggiato per il giovane Goethe nella cattedrale di Strasburgo72. Il corpo incarna ciò 
che proviene dall’esterno sotto forma di sensazioni (Empfindungen); queste, a loro 
volta, vengono poi soggettivamente rielaborate sotto forma di sentimenti ed emo-
zioni che si riversano nei più alti processi di pensiero e di ragionamento:

Der Gedanke kann dahin nicht kommen, wenn nicht die Empfindung vorher an 
ihrem Ort war. Wiefern wir an dem, was uns umgiebt, Theil nehmen, wie tief  
Liebe und Haß, Ekel und Abscheu, Verdruß und Wollust ihre Wurzeln in uns 
schlagen, das stimmt das Saitenspiel unsrer Gedanken, das macht uns zu den 
Menschen, die wir sind73.

pensiero e si trasforma in volontà, in progetto, in azione, in spirito di iniziativa, e tutto questo 
avviene attraverso uno stesso e identico messaggero», pp. 443, 445. 

69	  Ibidem.
70	  Antonio Damasio, Descartes’ Error, cit., p. 263. 
71	  Herder, Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, cit., pp. 338-339. «L’uomo interiore 

con tutte le sue forze oscure, con i suoi stimoli e con le sue pulsioni è uno solo. Tutte le pas-
sioni che sono immagazzinate nell’immediata prossimità del suo cuore e che stimolano alcuni 
organi, sono intrecciate per mezzo di vincoli invisibili e si radicano nell’edificio più elaborato 
delle nostre fibre animate», p. 411. 

72	  Cfr. Goethe, Von deutscher Baukunst (1772), in Herder, Von deutscher Art und Kunst: einige fliegende 
Blätter, cit., p. 99. 

73	  Herder, Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, cit., pp. 339-340. «Il pensiero non 
può raggiungerle, se prima la sensazione non lo ha preceduto. È la misura con la quale par-
tecipiamo a ciò che ci circonda, la misura con cui l’amore e l’odio, il disgusto e l’avversione, 
il fastidio e il piacere affondano le proprie radici in noi, che fa vibrare le corde dei nostri 
pensieri, che ci trasforma negli uomini che siamo», p. 413. 

138 Per una poetica delle emozioni



In questa prospettiva, nel saggio herderiano prende forma una sistematica ri-
flessione intorno a tutti quegli Affekte che attraversano le fibre dell’organismo 
per comporre idee e azioni. Il fulcro di questa settecentesca Affektenlehre è pro-
prio il cuore, quello Herz che si trova al centro del Nervengebäude e che dialoga 
reciprocamente con il mondo esterno e con il cervello:

Hat das Herz Macht, Empfindungen, die um dasselbe gelagert sind, so zu einen, 
daß ein Trieb, eine Begierde werde; hat der Kopf  Macht, Empfindungen, die den 
Körper durchwallen, in eine Vorstellung zu fassen und jene durch diese, die so 
andrer Natur scheint, zu lenken74.

Herder attribuisce a sensazioni, sentimenti ed emozioni un ruolo di primaria 
importanza nel determinare tutto ciò che avviene nella “testa”, in quella res co-
gitans cartesiana decostruita sperimentalmente da Damasio. Addirittura, Herder 
fa del Fühlen il principio fondante dell’umanità, dove proprio grazie a un sentire 
collettivo, il Mitfühlen, è possibile creare forti e reali legami intersoggettivi75. Alla 
fine dello Erster Versuch, Herder arriva a definire l’amore – sintesi di tutti gli af-
fetti e di quegli stessi legami tra individui formati grazie a un collettivo Mitgefühl 
– come la forma più alta di ogni conoscenza e il frutto di un umano sentire: 

Liebe ist also das edelste Erkennen wie die edelste Empfindung. Den großen Ur-
heber in sich, sich in Andre hinein zu lieben und dann diesem sichern Zuge zu 
folgen, das ist moralisches Gefühl, das ist Gewissen. Nur der leeren Speculation, 
nicht aber dem Erkennen steht’s entgegen; denn das wahre Erkennen ist lieben, ist 
menschlich fühlen76.

Il cuore, la sorgente organica, fisiologica e spirituale di tutto questo amore, si 
erge a simbolo del ganzer Mensch, idea antropologica che diviene a sua volta, 
scomponendosi in tante diverse, complesse ma armoniche individualità, un ide-
ale umanitario. Da questo presupposto, che riunisce il “conoscere e il sentire” 
dell’anima umana, discendono la filosofia e l’estetica di Herder, il quale ripone 
nello Herz e in tutti gli affetti il seme e l’essenza del pensiero e di qualsiasi ispi-
razione creatrice:

74	  Ivi, p. 337. «Se il cuore possiede la capacità di riunire le sensazioni che si dispongono intorno 
ad esso, così che esse si trasformino in un unico impulso e in un unico desiderio, se la mente ha 
la capacità di radunare in un’unica proiezione le emozioni che pervadono il corpo, così che 
quelle siano guidate da queste, che sembrano consistere di tutt’altra natura», p. 407. 

75	  Cfr. ivi, p. 360. 
76	  Ibidem. «L’amore è la conoscenza più nobile, così come la più nobile sensazione. Il sentimento 

morale, che è anche coscienza, consiste nell’amare il Creatore in se stessi, nell’amarsi negli altri 
e seguire poi questa sicura disposizione. Sempre contrapposto alla vuota speculazione, ma non 
alla conoscenza, perché la vera conoscenza è amore, è il sentire umanamente», p. 469, 471. 

139Capitolo quarto. La parola del ganzer Mensch



Wasser allein thut’s nicht, und die liebe kalte speculirende Vernunft wird Dir Dei-
nen Willen eher lähmen, als Dir Willen, Triebfedern, Gefühl geben. Wo sollte es 
in Deine Vernunft kommen, wenn nicht durch Empfindung? Würde der Kopf  
denken, wenn Dein Herz nicht schlüge? Aber gegentheils, willst Du auf  jedes Po-
chen und Wallen Deines Herzens, auf  jeden Nachhall einer gereizten Fiber als auf  
die Stimme Gottes merken und ihr blindlings folgen, wo kannst Du hingerathen, 
da alsdann Dein Verstand zu spät kommt? Kurz, folge der Natur! sei kein Polype 
ohne Kopf  und keine Steinbüste ohne Herz; laß den Strom Deines Lebens frisch 
in Deiner Brust schlagen, aber auch zum feinen Mark Deines Verstandes hinauf  
geläutert und da Lebensgeist werden!77

La natura umana, allora, prende forma nel perfetto equilibrio tra Herz und Kopf, 
tra emozione e ragione, corpo e mente. Come fosse un neuroscienziato di oggi, 
Herder intitola il primo paragrafo dello Zweiter Versuch «Unser Denken hängt ab 
vom Empfinden»78.

L’interazione tra affetti e pensiero influenza tutte le sfere inerenti all’ope-
rato della mente umana, tra cui dunque anche quella dell’immaginazione – 
Einbildungskraft – che, come anticipavano Unzer e i filosofi coevi, è una vera 
e propria forza radicata nel corpo e nell’agire dello stesso nella realtà materiale. 
Afferma a tal proposito Manfred Engel: «[Es gibt] für die Polarität von erhitzter 
Imagination und kalter Vernunft keinen Raum mehr; beide verfehlen die neue 
Norm der Ganzheitlichkeit, nach der Erkennen ohne Empfinden, Empfinden 
ohne Erkennen gleichermaße »abstrakt« und daher wertlos sind»79. Allora anche 
tutto ciò che scaturisce da tale forza immaginativa è da leggersi come il prodotto 
della embodied cognition, e più in particolare come il risultato della rielaborazione 
soggettiva di Affekte che dal corpo vengono trasmessi alla mente sotto forma 
di pensieri, sogni, – «Bemerkungen und Träume» suggerisce il sottotitolo del 
saggio di Herder – accendendo i processi creativi:

77	  Ivi, pp. 361-362. «L’acqua da sola non è sufficiente a darti questa pienezza, e la cara e fred-
da ragione speculatrice paralizzerà la tua volontà piuttosto che dotarti di volontà, impulsi e 
sentimento. Da dove dovrebbe provenire tutto questo, se non dalla sensazione? La tua mente 
potrebbe forse pensare se il tuo cuore non battesse? Al contrario, se volessi dare retta più 
alle palpitazioni e ai sussulti del tuo cuore, a ogni risonanza di una fibra stimolata, seguendoli 
ciecamente, piuttosto che alla voce di Dio, dove andresti a finire? Ciò tenendo conto del fatto 
che l’intelletto verrebbe coinvolto tardi in questo processo. In breve: dai ascolto alla natura! 
Non comportarti come un polipo privato della testa o come un busto di pietra privo di cuore: 
lascia che la corrente della tua vita si riversi vitalmente nel tuo petto, risalendo al contempo 
fino al più raffinato midollo del tuo intelletto e che diventi spirito vivente», p. 473. 

78	  Ivi, p. 365. «Il nostro pensare dipende dal nostro sentire». 
79	  Manfred Engel, Die Rehabilitation des Schwärmers. Theorie und Darstellung des Schwärmers in 

Spätaufklärung und früher Goethezeit, in Schings, Der ganze Mensch, cit., pp. 469-498, qui p. 477. 
«[Non c’è] più spazio per la polarità tra l’accesa immaginazione e la fredda ragione; entrambe 
non incontrano la nuova norma dell’interezza, secondo la quale il conoscere senza il sentire, 
il sentire senza il conoscere sono ugualmente “astratti” e quindi privi di valore». 

140 Per una poetica delle emozioni



Wir nennen die Tiefe dieses Zusammenflusses meistens Einbildung; sie besteht 
aber nicht blos aus Bildern, sondern auch aus Tönen, Worten, Zeichen und Ge�-
fühlen, für die oft die Sprache keinen Namen hätte. Das Gesicht borgt vom Ge�-
fühl und glaubt zu sehen, was es nur fühlte. Gesicht und Gehör entziffern ein�-
ander wechselseitig; der Geruch scheint der Geist des Geschmacks oder ist ihm 
wenigstens ein naher Bruder. Aus dem Allen webt und wirkt nun die Seele sich ihr 
Kleid, ihr sinnliches Universum. [...]
Wenn also aus unsern Sinnen in die Einbildungskraft, oder wie wir dies Meer 
innerer Sinnlichkeit nennen wollen, Alles zusammenfleußt und darauf  unsre Ge-
danken, Empfindungen und Triebe schwimmen und wallen: hat die Natur aber-
mals nichts gewebt, das sie einige, das sie leite?80

Allora anche il linguaggio, in qualità di fenomeno complesso, scaturito dal rap-
porto tra l’individuo e il mondo che lo circonda, è da considerarsi come em-
bodied, strettamente dipendente dall’interazione tra corpo e ambiente81. Come 
affermano Gambino e Pulvirenti, il linguaggio è infatti il «frutto di elaborazione 
della percezione sensoriale»82 e proprio per questo diviene «patrimonio perso-
nale e culturale che a sua volta dà corpo alla realtà percepita e trasmessa»83. Il 
linguaggio, le parole, e più in generale la forma narrativa rappresentano un col-
legamento diretto – come fossero uno specchio – con i pensieri, i sentimenti e 
le emozioni che abitano la mente umana, attraversandola come un flusso solo 
apparentemente disordinato e sconnesso:

Gedächtniß und Einbildung werden das ausgebreitete und tiefe Bild der Wahr-
heit; Scharfsinn sondert, und Witz verbindet, damit eben ein helles wichtiges Eins 
werde: Phantasie fleugt auf, Selbstbewußtsein faltet die Flügel: lauter Aeußerun-
gen einer und derselben Energie und Elasticität der Seele84.

80	  Herder, Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, cit., pp. 349-350. «Definiamo per-
lopiù la profondità di questa confluenza immaginazione: non consiste però solo di immagini, 
ma anche di suoni, di parole, di segni e di sentimenti, per i quali spesso la lingua non ha parole 
adatte. La vista prende in prestito dal tatto e crede di vedere solo ciò che è in grado di sen-
tire per suo tramite. La vista e l’udito si decifrano reciprocamente; l’olfatto sembra essere lo 
spirito del gusto o, perlomeno, è un suo fratello stretto. Attingendo da tutto questo l’anima si 
intesse e realizza il proprio abito, il suo universo sensibile. […] Se dunque tutto confluisce dai 
nostri sensi nell’immaginazione, o come vogliamo chiamare questo mare della nostra sensibi-
lità interiore, e se su questo mare nuotano e fluttuano i nostri pensieri, sentimenti e impulsi, 
non ha forse fatto in modo, la natura, di riunire e di guidare tutto questo?», p. 441, 443. 

81	  Cfr. Gambino, Pulvirenti, Herder precursore delle teorie sull’Embodiment e sulla cognizione incarna-
ta, cit., p. 9. 

82	  Ivi, p. 19. 
83	  Ibidem.
84	  Herder, Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, cit., p. 357. «La memoria e l’imma-

ginazione diventano l’immagine estesa e profonda della verità: l’acume seleziona e l’arguzia 
collega, in modo che tutto si trasformi in una chiara e rilevante unità. La fantasia dispiega 
le proprie ali, la consapevolezza di sé le piega: non si tratta altro che della manifestazione di 
un’unica e identica energia ed elasticità dell’anima», p. 461. 

141Capitolo quarto. La parola del ganzer Mensch



Herder afferma poco dopo che il medium capace di dare ordine e significato a 
tutti gli impulsi sensoriali che giungono alla mente è appunto il linguaggio, defi-
nito come un tramite del proprio Selbstgefühl85. 

In questa prospettiva, la lingua e le parole, acquisiscono per Herder un intrinse-
co e profondo valore antropologico, in quanto strumenti con i quali poter espri-
mere la propria interiorità e, al contempo, con i quali poterla indagare dall’esterno, 
cercando di cogliere nella sequenza dei segni linguistici e dei significanti la traccia 
del ganzer Mensch. Si legge negli ultimi passaggi dello Erster Versuch:

Mußte Wort, Sprache zu Hülfe kommen, unser innigstes Sehen und Hören gleichfalls 
zu wecken und zu leiten. […] Auch in den tiefsten Sprachen ist Vernunft und Wort 
nur ein Begriff, eine Sache: λόγος. Der Mensch gafft so lange Bilder und Farben, 
bis er spricht, bis er inwendig in seiner Seele nennet. Die Menschen, die, wenn ich 
so sagen darf, viel von diesem innern Wort, von dieser anschauenden, göttlichen 
Bezeichnungsgabe haben, haben auch viel Verstand, viel Urteil86.

In conclusione, Herder conferma con queste parole ciò che Kant affermava 
nella sua Anthropologie in pragmatischer Hinsicht87, ovvero che le parole, i racconti, 
le storie sono sempre, a un occhio attento, una via d’accesso privilegiata alle 
profondità della natura umana e ai suoi processi conoscitivi, radicati e incarnati 
nell’interazione mente-corpo: «Das Alles abgerechnet (was bisher gezeigt ist) 
daß unser Erkennen nur aus Empfindung werde, sieht man, der Gegenstand 
muß noch durch geheime Bande, durch einen Wink zu uns kommen, der uns 
erkennen lehre»88. Lo studio del linguaggio e della letteratura diviene così un 
fondamentale strumento antropologico, ampiamente riconosciuto anche dagli 
approcci transdisciplinari più recenti, come quello della neuroermeneutica:

La natura incarnata della mente è non solo un acclarato paradigma nell’ambito degli 
studi antropologici, filosofici, fenomenologici e nelle scienze sociali, ma anche un 
concetto cardine per le indagini sui fenomeni artistici e letterari, in particolare in 
relazione ad alcuni temi quali il sogno e la pazzia, la fantasia e l’amore, la malinconia 
e l’anormalità e, in generale, per ogni studio antropologico della letteratura89.

85	  Cfr. ibidem. 
86	  Ivi, pp. 357-358. «La parola e il linguaggio dovrebbero aiutarci a risvegliare la nostra vista e il 

nostro udito più intimi. […] Anche nelle lingue più profonde, la ragione e la parola sono un solo 
concetto e una cosa sola: lógos. L’uomo contempla a bocca aperta le immagini e i colori, finché 
non parla, finché, nell’intimo della propria anima, arriva a nominare le cose. Gli uomini che sono 
fortemente dotati, se posso esprimermi così, di questa parola interiore, di questo dono intuitivo 
e divino di denominare le cose, sono dotati anche di molto intelletto e capacità di giudizio», p. 463. 

87	  Cfr. Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798), cit., p. 41. 
88	  Herder, Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, cit., p. 358. «Considerati tutti questi 

fattori, sulla base degli argomenti addotti finora, cioè che la nostra conoscenza si realizza 
solo a partire dalla sensazione, si vede che l’oggetto deve pervenire a noi grazie a vincoli segreti, 
grazie a un segnale che ci insegni a conoscere», p. 465. 

89	  Gambino, Pulvirenti, Herder precursore delle teorie sull’Embodiment e sulla cognizione incarnata, cit., 
p. 9. 

142 Per una poetica delle emozioni



Verso lo Sturm und Drang: la nuova lingua del ganzer Mensch
Una riflessione sistematica sul linguaggio appare nella celebre Abhandlung über 
den Ursprung der Sprache, terminata nel 1769 e pubblicata tre anni più tardi, opera 
che meritò il premio della Akademie der Wissenschaften di Berlino. Nel medesimo 
anno, il 1769, Herder scrive anche un altro piccolo saggio intitolato Zum Sinn 
des Gefühls, ovvero “sul senso del sentimento”, o meglio del “tatto”. Questi due 
saggi, solo apparentemente tra loro sconnessi, sono in realtà strettamente inter-
relati e, anzi, la loro congiunzione contiene tutti i presupposti del movimento 
stürmeriano ormai alle porte. Lingua e sentimento, scrittura e tatto, e ancora 
corpo e pensiero sono infatti secondo Herder vicendevolmente determinati, ed 
è in questa affermazione che risiede anche il presupposto su cui si fonda l’in-
terazione tra parole e affetti90: «Nur die Sprache hat den Menschen menschlich 
gemacht, indem sie die ungeheure Flut seiner Affekten in Dämme einschloß 
und ihr durch Worte vernünftige Denkmäler setzte»91.

Fin dalla Abhandlung del 1769, Herder cerca di mettere in luce nel modo più 
chiaro e diretto possibile il legame tra la sfera sensibile e affettiva e il linguaggio 
umano, che si fa portavoce della sua natura più intima e nascosta e, al contem-
po, del suo rapporto con il mondo esterno, esperito mediante i cinque sensi. 
Il linguaggio si configura come il mezzo attraverso cui esprimere le sensazioni 
e i sentimenti (Empfindungen e Gefühle) che tutti gli esseri sensibili e senzienti 
provano nell’interazione con l’ambiente sociale e materiale esterno al proprio 
singolo corpo:

Zartbesaitet; aber die Natur hat in diese Saiten Töne verborgen, die, gereizt und 
ermunterte, wieder andre gleichzart gebaute Geschöpfe wecken, und wie durch 
eine unsichtbare Kette, einem entfernten Herzen Funken mitteilen können, für 
dies ungesehene Geschöpf  zu fühlen – Diese Seufzer, diese Töne sind Sprache. Es gibt 
also eine Sprache der Empfindung, die unmittelbares Naturgesetz ist92.

Il linguaggio ha dunque, secondo Herder, una origine naturale e proprio per 
questo accomuna esseri umani e animali. Tuttavia, l’uomo, inteso in particolare 

90	  Cfr. ivi, p. 24. 
91	  Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit (1791), in Id., Werke [in 10 Bänden], Bd. 

6, Deutscher Klassiker, Frankfurt am Main 1989, p. 348, trad. it. a cura di Valerio Verra, in Idee 
per la filosofia della storia dell’umanità, Laterza, Roma/Bari 1992, p. 165: «Soltanto il linguaggio ha 
reso umano l’uomo, racchiudendo con una diga il flutto smisurato dei suoi affetti e dandogli 
con le parole un segno razionale per ricordarlo». 

92	  Herder, Abhandlung über den Ursprung der Sprache, in Herder frühe Schriften 1764-1772, Deutscher 
Klassiker Verlag, Frankfurt am Main 1985, p. 698, trad. it. in Id., Saggio sull’origine del linguaggio, 
Nuova Pratiche Editrice, Parma 1995, p.32: «Nelle delicate corde di cui è munito sono riposte 
note che, non appena suscitate e avvivate, a loro volta possono destare creature di struttura 
altrettanto delicata e, come attraverso una invisibile catena, comunicare a un cuore lontano 
scintille di simpatia per questa creatura non vista. Questi sospiri, questi suoni sono linguaggio. Esiste 
dunque un linguaggio affettivo che è immediata legge di natura». 

143Capitolo quarto. La parola del ganzer Mensch



come ganzer Mensch, quindi nella totalità del dialogo tra mente e corpo e tra 
pensiero, sensazioni ed emozioni, si distacca dagli altri animali in quanto capa-
ce di elaborare un linguaggio superiore, più complesso, che grazie alla facoltà 
dell’immaginazione può esulare dai confini del proprio contesto di interazione, 
chiamato da Herder «Würkungskreis»93. È in particolare in questa capacità che 
risiede il cuore del legame tra pensiero, lingua e affetti: 

Der Mensch beweiset Reflexion, wenn die Kraft seiner Seele so frei würket, daß 
sie in dem ganzen Ozean von Empfindungen, der sie durch alle Sinnen durchrau-
schet, Eine Welle, wenn ich so sagen darf, absondern, sie anhalten, die Aufmerk-
samkeit auf  sie richten, und sich bewußt sein kann, daß sie aufmerke. Er beweiset 
Reflexion, wenn er aus dem ganzen schwebenden Traum der Bilder, die seine 
Sinne vorbeistreichen, sich in ein Moment des Wachens sammlen, auf  Einem 
Bilde freiwillig verweilen, es in helle ruhigere Obacht nehmen, und sich Merkmale 
absondern kann, daß dies der Gegenstand und kein andrer sei94.

Si configura qui una umana lingua dell’anima – una Seelensprache – capace di farsi 
medium tra l’interiorità del singolo e il mondo che lo circonda. In questo senso il 
linguaggio umano è il prodotto degli input sensoriali e al contempo di un «am-
pliarsi della capacità immaginativa oltre il limite dei bisogni organici»95. 

Più in particolare, ciò che distingue l’essere umano dagli altri animali è la 
Besonnenheit, qualità attraverso la quale l’uomo dà forma alla propria Innen- e 
Außenwelt mediante un linguaggio che sappia a sua volta «plasmare l’immagine 
mentale ricavata dall’esperienza sensoriale ed emotiva»96. La parola acquisisce 
così un importantissimo valore intersoggettivo: l’individuo può comunicare a 
tutti gli altri individui il proprio pensiero, la propria visione del mondo e un in-
tero e singolare universo affettivo. Secondo Gambino e Pulvirenti è questo il si-
gnificato più profondo della parola e del raccontare: «il linguaggio umano esiste[] 
in virtù della capacità dell’uomo di guardare a se stesso e al mondo, trasferendo 
fuori di sé il proprio vissuto mediante la parola in prima persona e mediante la 
narrazione in terza persona»97. Continua Herder nella Abhandlung: 

93	  Ivi, p. 769. 
94	  Ivi, p. 722. «L’uomo dimostra riflessione quando la forza della sua anima opera con tale 

libertà che, nella piena di sensazioni che lo stordisce investendo tutti i sensi, è in grado di 
isolare – se così si può dire – un’onda unica, fermarla, rivolgere su di essa l’attenzione, nella 
consapevolezza di farlo. Egli dimostra riflessione quando, dall’intero flusso onirico di imma-
gini che sfiorano fuggevolmente i suoi sensi, sa raccogliersi in un attimo di veglia, indugiare 
deliberatamente su una sola immagine, considerarla con pacata lucidità, isolando per sé quei 
contrassegni che rendono inconfondibile l’oggetto», p. 58. 

95	  Gambino, Pulvirenti, Herder precursore delle teorie sull’Embodiment e sulla cognizione incarnata, cit., 
p. 26. 

96	  Ibidem. 
97	  Ibidem. 

144 Per una poetica delle emozioni



Er beweiset also Reflexion, wenn er nicht bloß alle Eigenschaften, lebhaft oder 
klar erkennen; sondern eine oder mehrere als unterscheidende Eigenschaften bei 
sich anerkennen kann: der erste Aktus dieser Anerkenntnis giebt deutlichen Begriff; 
es ist das Erste Urteil der Seele – und – wodurch geschahe die Anerkennung? 
Durch ein Merkmal, was sehr absondern mußte, und was, als Merkmal der Be-
sinnung, deutlich in ihn fiel. [...] Dies Erste Merkmal der Besinnung war Wort der Seele! 
Mit ihm ist die menschliche Sprache erfunden98.

Si comprende come la lingua sia allora in primis un fenomeno incarnato situato 
nello snodo centrale dell’interazione tra corpo, mente e ambiente. Inoltre, attra-
verso la Besonnenheit risulta chiaro come le parole si facciano carico dell’intero 
processo di soggettivazione e narrativizzazione dell’esperienza del singolo, pro-
cesso che vuole espandersi al di là dei confini di un solo individuo per risuonare 
in un ideale universo intersoggettivo, dove il singolare e talvolta solitario Gefühl 
diviene – proprio grazie al valore intrinseco del racconto – un più umano e 
collettivo Mitgefühl.

Ora, per indagare la natura di questo linguaggio degli affetti e per compren-
dere appieno il legame che intercorre tra la concezione incarnata delle parole in 
accordo con l’odierna Affektenlehre e la poetica dello Sturm und Drang, è necessa-
rio prendere in esame il secondo saggio citato sopra, Zum Sinn des Gefühls, dove 
Herder dispiega la sua visione di una materialità – ecco l’accezione del “tatto” del 
termine Gefühl – delle parole.

In Zum Sinn des Gefühls confluiscono, a un occhio attento, i presupposti più 
profondi della poetica dello Sturm und Drang. Il saggio herderiano si configura 
innanzitutto come un inno al superamento di una malintesa ideologia riduzio-
nistico-razionalista che avrebbe dominato l’epoca dell’Illuminismo, tanto che si 
legge, a mo’ di parodia, «Ich fühle mich! Ich bin!»99 – sento, sono! –, chiaro rovescia-
mento del cartesiano «Je pense, et […] dans la mesure où je pense, je suis»100. 
Fin da subito, si comprende che il Gefühl protagonista del saggio non è un meta-
fisico e immateriale “sentimento” nascosto nell’interiorità del soggetto, bensì il 
senso che si contrappone al Gesicht, alla vista, e cioè il tatto. Il Fühlen che intende 

98	  Herder, Über den Ursprung der Sprache, cit., pp. 722-723. «Egli, dunque, dimostra riflessione 
quando non solamente è in grado di conoscere prontamente e con chiarezza le proprietà tut-
te, ma anche di riconoscere dentro di sé una o più di esse come proprietà differenzianti. Il primo 
atto di questo riconoscimento produce un concetto chiaro: è il primo giudizio dell’anima. 
Come si è dato il processo di riconoscimento? Mediante un contrassegno che l’uomo ha do-
vuto isolare e che come contrassegno della coscienza si è impresso distintamente in lui. […] 
Questo primo contrassegno della coscienza è parola dell’anima. Con esso il linguaggio umano è inventato!», 
pp. 58-59. 

99	  Herder, Zum Sinn des Gefühls (1769), in Johann Gottfried Herder Werke, Bd. 4, J. Brummack, M. 
Bollacher (hrsg.), Schriften zu Philosophie, Literatur, Kunst und Altertum 1774-1787, Deutscher 
Klassiker Verlag, Frankfurt am Main 1994, pp. 233-242, qui p. 236. 

100	 Descartes, Discours de la méthode (1637), Librairie philosophique J. Vrin, Paris (Sorbonne) 
1966, p. 15, trad. it. in Cartesio, Discorso sul metodo, La Nuova Italia, Firenze 1956. 

145Capitolo quarto. La parola del ganzer Mensch



Herder è allora un atto tangibile, sensibile perché scaturito dall’azione del tocca-
re con mano un oggetto materiale. Per questo il Gefühl, ancora di più se inteso 
herderianamente attraverso la suddetta accezione legata alla sfera sensoriale del 
tatto, diviene uno strumento imprescindibile per la conoscenza del mondo e per 
instaurare rapporti intersoggettivi al suo interno:

Herders Rekonstruktion der sinnlichen Begriffsentwicklung ist erklärtermaßen par-
teiisch. Sie will den «Sinn des Gefühls, der so sehr vom Gesichte verkürzt und ver-
drängt ist» [...] theoretisch rehabilitieren. An dieser Stelle meint «Gefühl» nicht die 
innere Empfindung, sondern den haptischen Sinn, der sich in der Hand zu einem 
hochdifferenzierten Organ ausgebildet hat. Gibt das Gefühl im «Metaphysischen 
Verstande» [...] den ersten, allersinnlichsten Begriff  des Seins, so übernimmt der 
Tastsinn eine Leitfunktion in der Entdeckung der körperlichen Wirklichkeit101.

In questo senso, il sentire tattile si contrappone alla vista, il vicino al lontano, la cor-
poreità materiale al pensiero astratto. Preannunciando l’estetica fisiologica esposta 
in Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, Herder presenta la sua filosofia 
del Fühlen attraverso la figura di un cieco che, proprio perché privo del senso della 
vista, sfrutta al meglio il senso del tatto, l’unica via per conoscere la realtà intorno 
a sé e per farla propria da un punto di vista insieme cognitivo e affettivo: 

Die Welt eines Fühlenden ist bloß eine Welt der unmittelbaren Gegenwart; er hat kein 
Auge, mithin keine Entfernung als solche: mithin keine Oberfläche, keine Farben, 
keine Einbildungskraft, keine Empfindnis der Einbildungskraft; alles gegenwär-
tig, in unsern Nerven, unmittelbar in uns. Welche Welt für den Philosophen! klein, 
aber stark! Idealismus! Welche Welt für den Dichter! klein aber stark: keine Malerei 
der Einbildungskraft aber Gefühl, Empfindung, starke, lange, tiefe Empfindung. 
– Im eigentlichen Verstande sinnlich. [...] 
Wenn der Blinde auf  die Art sich selbst erklärt, hat, wie sein Gedanke sich im Uni-
versum offenbare, d. i. wie er ein Körper geworden ist: so trifft er in diesem Körper, in 
diesem fühlenden Ich, Empfindung von Außen an, d. i. das ist seine zweite Philo-
sophie. Diese sind noch immer in ihm, folglich innig, stark, einfach, wahr. Versuch 
einer Annäherung, wie sich diese Empfindungen in ihm entwickeln. Er fühlt sich 
selbst: seine Glieder und hat sie sich erklärt (v.n.a.) Hier würde eine Physiologie 
der Seele und des Körpers kommen, die wir noch nicht haben. Er würde sagen, 
was das ist: ich denke und fühle: ich denke und höre!102

101	 Inka Mülder-Bach, Eine »neue Logik für den Liebhaber«. Herders Theorie der Plastik, in Schings, 
Der ganze Mensch, cit., pp. 341-370, qui p. 350. «La ricostruzione di Herder dello sviluppo dei 
concetti sensoriali è dichiaratamente di parte. Vuole riabilitare teoricamente il “senso del 
tatto, tanto ridotto e scalzato dalla vista” [...]. A questo punto, con “Gefühl” non si intende 
la sensazione interiore, ma il senso tattile che si è sviluppato nella mano fino a diventare un 
organo altamente differenziato. Se la sensazione nell’“intelletto metafisico” [...] fornisce il pri-
mo concetto dell’essere onnicomprensivo dei sensi, il senso del tatto assume un ruolo guida 
nella scoperta della realtà corporea». 

102	  Herder, Zum Sinn des Gefühls, cit., pp. 235-236, trad. it. a cura di E. Agazzi, in Herder. Saggi 
del primo periodo, cit., pp. 351, 353: «Per chi può basarsi solo sulla sensazione tattile, il mondo è 

146 Per una poetica delle emozioni



Alla luce di queste parole, il Gefühl herderiano è un sentimento nel senso più con-
creto della parola, ovvero il risultato di un toccare con mano, di una sensazione 
che dall’esterno, passando dalla pelle ai nervi e così via sino al cervello, genera 
affetti percepibili a livello somatico e nella mente, concepibile altresì come la 
percezione soggettiva di quella stessa sensazione tattile di partenza. Da qui, da 
questo intenso e continuo scambio tra l’ambiente esterno e l’interiorità dell’in-
dividuo, scaturisce la conoscenza e la coscienza del proprio essere nel mondo, 
racchiusa nelle parole «ich denke und fühle»103, “penso e sento!”. Si ritrovano in 
questo pensiero i presupposti della odierna teoria neuroscientifica degli affetti, 
secondo la quale tutto ciò che pertiene ai processi cognitivi ha origine in realtà 
nei fenomeni affettivi che investono in primis il corpo. Al contempo, sullo slancio 
di questa nuova filosofia che, come scrive Herder, designa una «nuova fisiologia 
dell’anima e del corpo»104, nasce il movimento stürmeriano, che costruisce su di 
essa una nuova poetica fondata su quel sentire concreto, corporeo, conoscitivo 
che descrive Herder. Come afferma Hartmut Böhme:

Noch [...] wird dem radikalen Ansatz Herders gefolgt, dessen anticartesischer 
Grundsatz »Ich empfinde mich! Ich bin!« ein primum mobile für anthropologische 
Reflexion des Jahrhunderts hätte werden können. Das Herdersche Leib-Apriori, 
seine Sinnen-Philosophie und seine Fundierung des anthropologischen Denkens 
auf  der Sprache stehen der transzendental-idealistischen Linie ebenso konträr wie 
dem Zug zum objektiven Wissen, das nur um den Preis einer Empirisierung zu 
haben ist, die ihren Gegenstand, den Menschen, in dem Maße auflöst, wie sie sich 
seiner bemächtigt105.

quello di un’immediata presenza; non avendo l’uso della vista, il cieco, non percepisce neppure 
la distanza in quanto tale: conseguentemente, neppure le superfici, i colori; non possiede 
nessun’immaginazione e nessuna sensazione dell’immaginazione. Tutto è immediatamente 
presente ai nostri nervi, immediato in noi. Che mondo per il filosofo! Limitato ma dotato 
di una forza straordinaria! Idealismo! Che mondo per il poeta! Limitato ma dotato di una 
forza straordinaria! L’immaginazione non si dipinge nulla nella mente, ma si ha percezione 
sensibile, emozione, un’emozione forte, prolungata e profonda. – in senso stretto, sensuale. 
[…] Quando il cieco ha chiarito a se stesso come il suo pensiero si manifesti nell’universo, vale a 
dire, come è diventato un corpo: incontra così, in questo corpo, in questo io che percepisce, delle 
percezioni sensibili che provengono dall’esterno, creandosi una sua seconda filosofia. Queste emo-
zioni sono ancor sempre in lui e dunque sono intime, potenti, semplici e autentiche. Vale la 
pena di fare un tentativo per capire come si sviluppino in lui queste percezioni sensibili. Egli 
percepisce se stesso, prendendo coscienza delle proprie membra. Si mostrerebbe così in atto 
una fisiologia dell’anima e del corpo che non abbiamo ancora. Il cieco spiegherebbe di cosa 
si tratta: io penso e percepisco, io penso e ascolto!». 

103	 Ibidem.
104	 Ibidem. 
105	 Hartmut Böhme, Einführung, in Schings, Der ganze Mensch, cit., p. 144. «Viene ancora seguito 

l’approccio radicale di Herder, il cui principio anticartesiano “Mi sento! Io sono!” avrebbe 
potuto diventare un primum mobile per la riflessione antropologica del secolo. Il Leib-Apriori 
di Herder, la sua filosofia dei sensi e il suo fondare il pensiero antropologico sul linguaggio 
sono contrari tanto alla linea trascendentale-idealistica, quanto all’orientamento verso una 

147Capitolo quarto. La parola del ganzer Mensch



Herder privilegia invece una conoscenza soggettiva, che il ganzer Mensch deve 
attuare soprattutto mediante la propria singolare sensibilità. Come si è già visto 
in precedenza, tale sensibilità è la fonte dalla quale origina la nostra immagine 
del mondo e su cui si fonda anche la nostra immaginazione, definita appun-
to «dies Meer innerer Sinnlichkeit»106. Come osserva Salvatore Tedesco107, in 
questo stesso “mare di interna sensibilità”, ovvero nella facoltà immaginativa, 
getta le radici a sua volta il linguaggio e, proprio grazie a questa origine sensi-
bile e concreta, è possibile attribuire alle parole una caratteristica intrinseca di 
immediatezza, «la consistenza dei concetti e della terminologia di cui siamo soliti 
servirci»108.  Lo stesso Herder delinea in Zum Sinn des Gefühls i confini di una 
nuova lingua capace di esprimere quel sentire concreto, tattile, materiale che è 
per il “cieco” l’unica via per conoscere il mondo intorno a sé: 

Eine Sprache, die ein Blinder ersonnen hätte – welch schönes Feld zum Nach-
denken! [...] aber welche Stärke, welche Wahrheit, welche Würklichkeit in den 
Worten, in den Benennungen, in den Substantiven, Adjektiven und Verben. Die 
Substantive wären wahre Substantive d. i. Bezeichnungen fühlbarer Substanzen, 
als solcher; nicht wie die meisten von unsern Sprachen sind – Erscheinungen. Die 
Adjektive wären nicht farblich, malend; aber fühlend, stark, fühlbar. Die Sprache 
weit wahrer und stärker in Absicht auf  die Verben: denn das Gehör des Blinden 
ist inniger, würksamer, tiefer, genauer, feiner, Alles! Alles malender fürs Gehör in 
Verben, stärker fürs Gefühl, wahrer, wesentlicher für die Seele!109 

Si fa strada un linguaggio poetico e letterario volto a esprimere un mondo in-
teriore di sentimenti, pensieri, sensazioni ed emozioni capaci di albergare in 

conoscenza oggettiva, che si può avere solo al prezzo di una empirizzazione che dissolve il 
suo oggetto, l’essere umano, nella misura in cui se ne impadronisce».  

106	  Herder, Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, cit., p. 350.
107	  Cfr. Salvatore Tedesco, Un’estetica fisiologica? Herder e la teoria dell’irritabilità, in Id., Studi sull’esteti-

ca dell’Illuminismo tedesco, Edizioni della Fondazione nazionale “Vito Fazio-Allmayer”, Palermo 
1998, pp. 87-153, qui cit. da https://www.academia.edu/19744278/Unestetica_fisiologica_
Herder_e_la_teoria_dellirritabilità (ultimo accesso 22 maggio 2025), p. 78. Si veda inoltre Id., 
Herder e la questione dell’Einfühlung. Estetica e teoria della conoscenza fra Mitfühlen e Familiengefühl, in 
«Rivista di estetica», n. 48 (2011), pp. 203-215: https://doi.org/10.4000/estetica.1547 (ultimo 
accesso 22 maggio 2025). 

108	  Ibidem. 
109	  Herder, Zum Sinn des Gefühls, cit., p. 235. «Sarebbe molto interessante riflettere su una lingua 

che fosse stata ideata da un cieco! […] Ma quanta potenza, verità, realismo delle parole, nelle 
denominazioni, nei sostantivi, negli aggettivi e nei verbi. I sostantivi consisterebbero in auten-
tici sostantivi, vale a dire nella descrizione effettiva di sostanze tangibili e non sarebbero come 
quelli che caratterizzano le nostre lingue – ovvero manifestazioni. Gli aggettivi non sarebbero 
dotati né di colore, né di altre qualità che dipingono la natura di una cosa, ma sarebbero in-
vece percettivi, forti e tangibili. La lingua sarebbe molto più autentica e forte in relazione ai 
verbi; infatti, l’udito dei ciechi è molto più intimo, efficace, profondo, preciso, sottile, tutto! 
Per quanto concerne i verbi, tutto è più pittoricamente descrittivo per l’udito, più potente da un 
punto di vista sensibile, più autentico ed essenziale per l’anima!», pp. 349, 351. 

148 Per una poetica delle emozioni

https://www.academia.edu/19744278/Unestetica_fisiologica_Herder_e_la_teoria_dellirritabilità
https://www.academia.edu/19744278/Unestetica_fisiologica_Herder_e_la_teoria_dellirritabilità
https://doi.org/10.4000/estetica.1547


ogni essere umano e costellato di Gefühlsworte, parole cariche di un significato 
concreto e radicato nel rapporto sensibile, sentito, tra l’individuo e il mondo 
esterno. Le parole del linguaggio descritto da Herder rappresentano segni mate-
riali, tangibili. Sono il frutto del puro senso del tatto, incisi sulla carta dalla mano 
dell’individuo senziente, che riversa tra le pagine la propria affettività: «Wie we-
nige Begriffe hat ein Blinder! Alle feine, delikate Nuancen entgehen ihm; alle 
Malereien der Seele und der Einbildungskraft, alle Worte der feinen Abstraktion; 
aber seine Begriffe sind, stark, fühlbar, sinnlich»110. Questo linguaggio, radicato 
in una visione biologica dell’uomo, scrive i presupposti per una nuova lettera-
tura che dia voce al dialogo più autentico, reale, intimo, tra il suo autore e la sua 
Außenwelt, esperita nella consapevolezza dell’interdipendenza di mente e corpo, 
di “conoscere” – Erkennen – e “sentire” – Empfinden.

È questa, in ultima analisi, la più profonda vocazione che anima il movimen-
to dello Sturm und Drang al suo nascere che, grazie a una “tempesta” emotiva e 
a un intrinseco “impeto” espressivo, apre le porte a ciò che oggi, nelle scienze 
umane, chiamiamo “Modernità”. Si fa strada una letteratura intima, introspet-
tiva, veritiera e che punta all’espressione autentica, dove tra le pagine e tra le 
parole emerge la figura del ganzer Mensch, tuttora viva e pulsante nel contesto 
odierno. Leggendo i testi che si vogliono ora affrontare, possiamo toccare con 
mano – Fühlen – le emozioni che hanno dettato tali parole incidendole sulla car-
ta, come fossero tracce e segni tangibili dei moti più profondi dell’animo del loro 
autore. Lo Sturm und Drang, allora, sull’onda di una rivoluzione antropologica 
iniziata dai discorsi sul commercium mentis et corporis e confermando quanto scrive 
Kant rispetto al valore antropologico dei testi letterari111, pone al centro dell’atto 
creativo l’Affekt, quella energia emotiva soggettiva che, proveniente dal mondo 
esterno, si fa pensiero intimo, vissuto, patito per essere articolata e immortalata 
in una forma narrativa senza tempo.

110	  Ibidem. «Un cieco è dotato davvero di pochi concetti! Gli sfuggono certamente tutte le sfu-
mature sottili e delicate; tutte le raffigurazioni dell’anima e dell’immaginazione, tutte le parole 
che si collegano alla sottile astrazione, ma in compenso, i suoi concetti sono dotati di forza, 
sono tangibili e sensibili», p. 349. 

111	  Cfr. Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, cit., p. 41. 

149Capitolo quarto. La parola del ganzer Mensch





Capitolo quinto.  
Una poetica delle emozioni nella scrittura 
autobiografica pre-stürmeriana

L’intreccio transdisciplinare presentato fino a questo punto apre le porte alla pos-
sibilità di una rilettura della letteratura stürmeriana. Questa si presenta come una 
rigogliosa e dirompente sorgente di idee che riemergono nelle ricerche attuali in-
torno alla neuroermeneutica e alla teoria degli affetti, che ha posto vigorosamente 
in discussione i già labili confini tra i diversi ambiti disciplinari. La letteratura che 
origina dalle riflessioni intorno al commercium mentis et corporis e dai pensieri di natu-
ra antropologico-letteraria di Hamann e di Herder può definirsi come uno scrigno 
denso e prezioso dove trovare testualmente la parola del ganzer Mensch.

Questo poiché, innanzitutto, la letteratura che ruota intorno al movimento 
dello Sturm und Drang appare come una realizzazione di quella antropologia 
letteraria auspicata da Ernst Platner, nella quale si concretizza un intreccio pro-
lifico tra il soggetto che pone la propria individualità al centro del processo cre-
ativo e una prospettiva invece intersoggettiva, universale, appunto antropologica, 
capace di parlare ancora al lettore odierno. Scrive Helmut Pfotenhauer:

«Literarische Anthropologie» ist ein Ausdruck für einen, vor allem im 18. Jahr-
hundert denkwürdigen Sachverhalt: die Verbindung von Anthropologie und Lite-
ratur als wechselseitige Ermutigung, Reflexion, Kritik. [...] sie kümmert sich auch 
um das in der bis dahin dominierenden rationalistischen Philosophie Unschein-
bare am Menschen, seine «niederen» Seelenvermögen, seine körperliche Kons-
titution und ihre seelischen Konsequenzen, seine Hinfälligkeit, seine kleinen, 
intim erfahrenen Lebensbereiche. Darin ist Anthropologie mit der gleichzeitig 
sich entwickelnden Ästhetik verschwistert, die Subjektivität in ihren konkreten 
Erscheinungsformen in ihr Recht setzt. Was Wunder, daß Anthropologie sich 
Unterstützung von den ästhetischen Praktiken erwartet und die Literatur zur Re-
flexion jener menschlichen Ganzheit ermuntert? Was Wunder, daß Literatur ih-
rerseits sich als Anthropologie sui generis versteht, nämlich als einen authentischen, 
durch Selbsterfahrung und Selbstreflexion gewonnen Aufschluß über die Natur 
des Menschen?1

1	  Helmut Pfotenhauer, Literarische Anthropologie. Selbstbiographien und ihre Geschichte – am Leitfaden 
des Leibes, cit., p. 1 (corsivo mio). «“Antropologia letteraria” è l’espressione di uno stato di 
cose, particolarmente degno di nota nel XVIII secolo: il legame tra antropologia e letteratura 
come reciproco incoraggiamento, riflessione, critica. [...] Essa si occupa anche di quanto nel-
la filosofia razionalista, fino ad allora dominante, si imponeva all’essere umano come poco 



Ecco di nuovo esplicitato l’obiettivo che accomuna l’antropologia e la lettera-
tura: la volontà di scorgere, indagare, comprendere e raccontare le profondità più 
autentiche dell’essere umano. L’aggettivo “authentisch” utilizzato da Pfotenhauer, 
e volutamente messo in evidenza nella citazione riportata, racchiude il nodo 
più stretto dell’intreccio tra antropologia ed estetica e l’intento della poetica 
stürmeriana. Seguendo le parole di Pfotenhauer, infatti, dalla seconda metà del 
secolo XVIII gli autori e i testi da loro composti iniziano a essere accomunati 
dalla volontà di dare voce a quella “interezza umana” fatta di affetti, debolezze, 
passioni che attraversano l’interiorità di ogni individuo e che divengono anche, 
grazie all’herderiano Mitfühlen, un linguaggio intersoggettivo, sovrastorico e uni-
versale. In sintesi, si vuole dare voce attraverso la letteratura all’umano Herz, il 
più irritabile di tutti gli organi secondo quanto sostiene Haller2 e, al contempo, 
il fulcro degli affetti che colpiscono – scalfendola e dandole una forma unica 
e irripetibile – la natura e l’interiorità di ogni individuo. Più avanti nel corso di 
questo capitolo si entrerà nel dettaglio del concetto di autenticità che permea la 
poetica stürmeriana e che, se spogliato delle definizioni più immediate e confu-
tabili, permette di comprendere a fondo il collegamento tra Sturm und Drang e 
Affektenlehre. Prima di addentrarsi in tali argomentazioni, tuttavia, è necessario 
soffermarsi su un altro concetto fondamentale, ovvero quello di poetica. 

Il termine “poetica” risale all’opera aristotelica Περὶ ποιητικῆς (Ars poetica), 
nella quale il filosofo affrontava la questione della poesia da una prospettiva sia 
descrittiva sia prescrittiva, cercando di definirne le caratteristiche, le principali 
funzioni, generi e sottogeneri e, soprattutto, di evidenziare il rapporto con i 
processi conoscitivi di solito affidati alle discipline appartenenti al ramo stret-
tamente scientifico3. Più in generale, la poetica introdotta da Aristotele vuole 
studiare il rapporto – complesso, sfumato e sempre differente – che intercorre 
tra la poesia e il mondo esterno composto da fatti “reali”, e, in sintesi, tra let-
teratura e realtà4. Al centro di questo complesso rapporto, rimesso oggi parti-
colarmente al centro del dibattito dai nuovi stimoli transdisciplinari provenienti 
dalle neurohumanities, risiedono, già secondo Aristotele, il linguaggio e il pensiero, 
due fenomeni che, come afferma anche esplicitamente Herder nel Settecento, 

appariscente: le sue facoltà interiori “minori”, la sua costituzione fisica con le inerenti conse-
guenze psicologiche, la sua fragilità, quei piccoli ambiti di vita intimamente vissuti. In questo, 
l’antropologia si allea con l’estetica, che si sviluppa contemporaneamente a essa mettendo in 
primo piano la soggettività nelle sue manifestazioni concrete. Perché stupirsi, se l’antropo-
logia si aspetta un sostegno dalle pratiche estetiche e incoraggia la letteratura a riflettere su 
questa interezza umana? E perché meravigliarsi, se la letteratura, da parte sua, si considera 
un’antropologia sui generis, cioè un’autentica spiegazione della natura umana conseguita me-
diante esperienza di sé e riflessione su di sé?». 

2	  Cfr. Albrecht von Haller, Elementa physiologiae corporis humani, cit., in particolare libro IV, Sez. 
IV, p. 14.

3	  Cfr. Grant Gillet, From Aristotle to Cognitive Neuroscience, Palgrave, London 2018. 
4	  Cfr. Guido Paduano, Prefazione, in Aristotele, Poetica, BUR Rizzoli, Milano 2012, pp. V-IX. 

152 Per una poetica delle emozioni



affondano le loro radici nel legame tra l’agire umano e il mondo che lo circon-
da. Da tale legame scaturiscono anche le emozioni, che a loro volta guidano i 
processi creativi sottesi a qualsiasi atto di poiesis, ποίησις:

Si è detto delle altre forme, resta da parlare del linguaggio e del pensiero. Per 
quanto concerne il pensiero valga ciò che vi è negli scritti sulla retorica, dal mo-
mento che è oggetto più proprio di quella disciplina. Appartiene al pensiero tutto 
quel che si deve presentare con la parola; suoi elementi sono il dimostrare, il con-
futare, il procurare le emozioni […]. Quale sarebbe infatti la funzione del parlante 
se tutto il necessario si manifestasse anche senza la parola?5

In anticipo di secoli sulla odierna estetica della ricezione (Rezeptionsästhetik), 
Aristotele riconosce nelle parole il potere di «procurare emozioni»6. Questo è 
il cuore di quella poetica che è giunta fino ai nostri giorni e che può ora essere 
ripresa alla luce delle nuove acquisizioni scaturite da inediti intrecci tra i saperi, 
con particolare riferimento al dialogo tra letteratura e neuroscienze cognitive. 

Alla luce della definizione aristotelica, si vuole dimostrare l’intrinseco valore 
emozionale delle parole, e in particolare di alcune parole, come quelle veicolate 
dagli scritti della letteratura tedesca del tardo Settecento, ovvero del periodo che 
precede e che entra poi nel cuore del movimento stürmeriano, accomunati da 
una parola che vuole intenzionalmente farsi poesia, da intendersi secondo il suo 
significato strettamente etimologico legato al termine ποίησις (poiesis), che signi-
fica propriamente «il fare dal nulla»7. Questo significato, ancora svincolato dalla 
accezione moderna più specifica, sottolinea l’intrinseca e fondamentale compo-
nente creativa sottesa a ogni “poesia”. Risalendo a tale significato etimologico 
legato alla radice del termine, si può comprendere come anche testi in prosa nati 
da un puro atto creativo, originato e guidato da ciò che nel secolo XVIII Herder 
definisce Einbildungskraft, siano da leggersi come atti poietici:

Man nennt das Wort Einbildungskraft und pflegt’s dem Dichter als sein Erbtheil zu 
geben; sehr böse aber, wenn die Einbildung ohne Bewußtsein und Verstand ist: der 
Dichter ist nur ein rasender Träumer. Angebliche Philosophen haben Witz und 
Gedächtniß verschrieen, jenen nur Schalksnarren, dieses Wortkrämern übergeben; 
Schade alsdann für die edeln Kräfte! Witz und Gedächtniß, Einbildung und Dichtungs-
gabe sind von guten Seelen so verständig gebraucht worden, daß ihr großer Verstand 
gewiß nicht ohne jene weitfassenden Wurzeln hätte erwachsen können. […] Kurz, 
alle diese Kräfte sind im Grunde nur eine Kraft, wenn sie menschlich, gut und nütz-
lich sein sollen; und das ist Verstand, Anschauung mit innerm Bewußtsein8.

5	  Aristotele, Poetica, cit., p. 71. 
6	  Ibidem. 
7	  https://www.treccani.it/enciclopedia/poiesis_(Enciclopedia-dell%27-Arte-Antica)/ (ultimo 

accesso 22 maggio 2025). 
8	  Herder, Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, cit., pp. 356-357. «Si parla di fa-

coltà immaginativa e si è soliti attribuirla a poeta come sua facoltà innata; ma è ben amara la 

153Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica

https://www.treccani.it/enciclopedia/poiesis_(Enciclopedia-dell%27-Arte-Antica)/


Si ponga particolare attenzione all’ultima frase: «tutte queste facoltà sono in 
fondo una sola forza, se vogliono essere umane, buone e utili, e questa forza è 
intelletto, intuizione e consapevolezza interiore»9. Anche la facoltà poetica – una facol-
tà creativa legata ai processi affettivi, somatici e cognitivi dell’immaginazione – fa 
parte di una visione olistica dell’essere umano, istintivamente portato a rendere 
il proprio «inneres Bewußtsein»10 visibile anche all’esterno attraverso diversi e 
variegati atti artistici, i quali sono a tutti gli effetti narrazione. Tenendo a mente 
tale intento creativo e narrativo insito nel significato più antico e originario di 
poiesis, si comprende come l’impeto che anima lo Sturm und Drang tracci fin dal 
suo primo esordio, incarnato dalle parole quasi programmatiche di Hamann e 
di Herder, i confini di una nuova poetica.

Emergerà in questo senso una Gefühlspoetik, una poetica delle emozioni e del 
sentimento, con la quale gli autori del periodo stürmeriano come i diretti pre-
cursori e ispiratori intendono dare voce autenticamente al loro mondo interiore, 
pervaso da sensazioni, pensieri, sentimenti ed emozioni che alimentano il coa-
gularsi di una energia creativa latente che attende solo – ecco l’atto poietico – di 
essere fatta parola. Osserva Pfotenhauer:

Ich-Konstitution durch Selbstabsolution bewirkt einen eigentümlichen Gestus 
des Schreibens. Es entsteht ein Stil, der jedem Augenblick des gelebten und emp-
fundenen und deshalb gerechtfertigten Lebens nahekommen will oder den Ein-
druck dieser Nähe hervorrufen möchte. Sowohl das erzählte Ich als auch das er-
zählende Ich sollen minutiös vergegenwärtigt werden. Eine ständige Variation des 
Stils ist deshalb vonnöten; keine überblickende und damit auch abstrahierende 
Einheitlichkeit ist beabsichtigt. Disparates, Widersprüchliches in den Äußerungen 
des Ich und in den Behauptungen über seine Motive und seinen Charakter wer-
den zu den strukturierenden Elementen dieser Sprache11.

situazione, quando l’immaginazione è priva di consapevolezza e di intelletto, perché allora il 
poeta non è altro che un folle sognatore. Sedicenti filosofi hanno diffamato l’arguzia e la 
memoria e hanno consegnato l’una nelle mani di stolti furfanti, l’altra a mercanti di parole: un 
vero peccato per le facoltà nobili. L’arguzia e la memoria, l’immaginazione e il dono poetico sono 
stati utilizzati in modo così giudizioso dalle anime buone, che il loro intelletto non avrebbe 
certo potuto svilupparsi se non fosse stato dotato di ampie radici. […] In breve, tutte queste 
facoltà sono in fondo una forza sola, se vogliono essere umane, buone e utili, cioè l’intelletto, 
l’intuizione, con un’intima consapevolezza», pp. 457, 459, 461. 

9	  Ibidem. 
10	  Ibidem.
11	  Pfotenhauer, Literarische Anthropologie, cit., p. 43. «La costituzione dell’io attraverso l’autoasso-

luzione provoca un caratteristico gesto di scrittura. Emerge uno stile che vuole avvicinarsi a 
ogni momento della vita vissuta e sentita, quindi giustificata, o evocare l’impressione di questa 
vicinanza. Sia l’io narrato che l’io narrante devono essere scrupolosamente resi presenti. È 
quindi indispensabile una costante variazione di stile; non si vuole un’uniformità generale e 
quindi astratta. Gli elementi disparati e contraddittori nelle enunciazioni dell’io e nelle afferma-
zioni sui suoi motivi e sul suo carattere diventano gli elementi strutturali di questo linguaggio». 

154 Per una poetica delle emozioni



Si ritorna così alla parola del ganzer Mensch. La poetica stürmeriana si compone in-
torno al bisogno ormai pressante di esprimere una vita vissuta e sentita – per usare 
ancora le parole di Pfotenhauer –, che fa sì che si crei una nuova lingua capace di 
rappresentarla attraverso la narrazione. Come si intuisce già ampiamente dalla cita-
zione, la presa di coscienza dell’interazione tra mente e corpo, Leib und Seele, portata 
a compimento intorno alla metà del secolo XVIII grazie agli studi e alle trattazioni 
intorno al commercium mentis et corporis, fa sì che cambi anche la concezione dei pro-
cessi creativi e più in particolare della scrittura. «Disparates, Widersprüchliches in 
den Äußerungen des Ich und in den Behauptungen über seine Motive und seinen 
Charakter werden zu den strukturierenden Elementen dieser Sprache»12: la scrit-
tura diviene un atto creativo corporeo, incarnato, nel quale si riversa la soggettività 
dell’Io narrante, che trova una esplicita espressione e al contempo uno strumen-
to di autoriflessione proprio nel narrare. Si annulla in questo senso la distanza tra 
l’autore e il testo, tra il soggetto e la pagina: la scrittura si fa invece medium di tutto 
ciò che attraversa corpo e mente dell’Io che scrive, aprendo così un punto di vista 
inedito, privilegiato, sull’interiorità umana e sui processi creativi e narrativi di cui 
quest’ultima, da sempre, si nutre. Scrive Goethe in Dichtung und Wahrheit:

Man wies uns auf  die Betrachtung eines Bewegten Lebens hin, das wir so gerne 
führten, und auf  die Kenntnis der Leidenschaften, die wir in unserem Busen teils 
empfanden, teils ahndeten, und die, wenn man sie sonst gescholten hatte, uns 
nunmehr als etwas Wichtiges und Würdiges vorkommen mußten, weil sie der 
Hauptgegenstand unserer Studien sein sollten, und die Kenntnis derselben als 
das vorzüglichste Bildungsmittel unserer Geisteskräfte angerühmt ward. Überdies 
war eine solche Denkweise meiner eignen Überzeugung, ja meinem poetischen 
Tun und Treiben ganz angemessen13.

Le parole di Goethe sembrano ricalcare con precisione quanto sostiene 
Pfotenhauer nel passaggio succitato. Seguendo la strada aperta dai loro prede-
cessori e ispiratori, gli Stürmer fanno delle passioni l’oggetto centrale del vivere 
e, di conseguenza, del narrare. Come conferma ancora Goethe, sulla base di 
questa generale e dirompente «Emanzipation der Leidenschaften»14 (emancipazione 
delle passioni) si erge tutta una nuova poetica che, proprio per questa sua natura 
profondamente legata agli affetti umani, può essere definita una Gefühlspoetik. 
Afferma Matthias Luserke:

12	  Ibidem. 
13	  Goethe, Dichtung und Wahrheit, cit., pp. 379-380. «Fummo così indotti a osservare la vita vissu-

ta che in parte provavamo e in parte presentivamo nel nostro cuore, e che, se in passato erano 
state denigrate, adesso dovevano sembrarci importanti e degne: erano infatti l’argomento 
principe dei nostri studi e la loro conoscenza veniva esaltata come il migliore strumento per 
forgiare le nostre forze spirituali. Si aggiunga che questo modo di vedere le cose collimava 
perfettamente con le mie convinzioni, con la mia attività poetica», p. 282. 

14	  Luserke, Sturm und Drang, cit., p. 130. 

155Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



Die Autoren des Sturm und Drang schreiben gegen den Versuch der Aufklärung, 
Leidenschaften zu pathologisieren, sie als heilbare Krankheitssymptome einer 
ungesunden Entwicklung auszuweisen, beständig an. Sie kündigen das andere 
Modell, das Modell einer empfindsamen Balance zwischen Vernunft und Leiden-
schaft, zwischen Kopf  und Körper auf. Ihr Ziel ist die Befreiung des Individuums 
von den Zwängen der Vergesellschaftung, wozu auch die Emanzipation der Lei-
denschaften [...] gehört15.

L’atto dello scrivere, libero dalle costrizioni e dai paradigmi razionalistici che gli 
Stürmer si impongono di superare, raccoglie appieno questo intento di trovare 
un equilibrio – eine empfindsame Balance – tra ragione e passioni, tra mente e cor-
po, aprendo uno spazio dove dare voce alla parola del ganzer Mensch. La scrittura 
diventa in sintesi un medium attraverso il quale scorre, in modo più o meno rie-
laborato, l’esperienza affettiva di colui che scrive.

Albrecht Koschorke, in Körperströme und Schriftverkehr. Mediologie des 18. 
Jahrhunderts, osserva un parallelismo tra lo sviluppo della Empfindsamkeit, intesa 
in senso ampio come quella cultura del sentimento che nasce intorno alla metà 
del secolo XVIII e che prepara il terreno anche allo stesso movimento stürmer-
iano, e un cambiamento radicale nel concepire la scrittura16. Quest’ultima, nella 
prospettiva di Koschorke, diviene in tutti i sensi un medium, un mezzo di comu-
nicazione attraverso il quale viene espresso ciò che attraversa la totalità dell’au-
tore. Ecco il legame, strettissimo e inestricabile, tra Körperströme und Schriftverkehr, 
letteralmente tra le “correnti del corpo” e la “circolazione della scrittura”:

Eine Medientheorie, die solche selbstrevolutionären Prozesse in ihrem vollen 
Umfang beschreibbar machen will, muß ein Instrumentarium dafür entwickeln, 
die Interdependenz von technischer Medialität und Semiose, die enge Verflochtenheit der 
«Formen» und der «Inhalte» von Zeichenvorgängen nachzuvollziehen17.

Per seguire Koschorke, bisogna cercare i segni concreti, le Formen, attraverso 
cui l’emancipazione delle passioni che si sviluppa nel corso del Settecento si fa 
discorso. Proprio la scrittura, nel periodo storico, culturale e letterario preso in 
esame, è in questo senso il medium privilegiato dove ricercare le tracce di questa 
discorsivizzazione di una Gefühlskultur.

15	  Ibidem. «Gli autori dello Sturm und Drang scrivono costantemente contro il tentativo della 
Aufklärung di patologizzare le passioni, di espellerle come fossero sintomi curabili di uno 
sviluppo malsano. Rifiutano l’altro modello, quello di un equilibrio sensibile tra ragione e 
passione, tra testa e corpo. Il loro obiettivo è la liberazione dell’individuo dai vincoli della vita 
in società; a tale liberazione appartiene anche l’emancipazione delle passioni». 

16	  Cfr. Albrecht Koschorke, Körperströme und Schriftverkehr. Mediologie des 18. Jahrhunderts, Wilhelm 
Fink, München 2003, pp. 8-12. 

17	  Ivi, p. 11. «Una teoria dei media che voglia rendere questi processi autoevolutivi descrivibili 
in tutta la loro portata deve sviluppare uno strumentario atto a comprendere l’interdipenden-
za tra medialità tecnica e semiosi, la stretta interconnessione tra le forme e i contenuti dei 
processi segnici». 

156 Per una poetica delle emozioni



Le pagine degli autori dello Sturm und Drang e dei loro ispiratori sono esatta-
mente quelle «Formen»18 attraverso cui vengono comunicati – mediati – i pen-
sieri, i sentimenti e le emozioni degli autori stessi, veicolati come una vera e 
propria corrente (Körperströme) nell’atto della scrittura, che vuole farsi sempre 
più naturale prosecuzione nella Außenwelt di tutto ciò che pertiene alla Innenwelt 
dell’individuo nell’istante in cui scrive. Con le parole di Koschorke: 

Die zeitgenössische Literatur dient eben dem Zweck der Produktion seelenhafter 
Gefühle. Sie stiftet Empfindungen, die ein Nichtleser nicht haben oder teilen 
könnte, die also nicht lebensweltliehen, sondern erklärtermaßen schriftlichen Ur-
sprungs sind. Aber das heißt wiederum nicht, daß es den entsprechenden Seelen-
empfindungen an Authentizität im Sinn von «Gelebtheit» mangelt. Denn erstmals 
gewinnt im 18. Jahrhundert Schriftlichkeit als solche für breitere Schichten eine 
lebensweltliche Dimension. Das Schrifttum wird zu einer genuinen Erfahrungswelt, in der 
sich Gedanken und Gefühle schwerelos zu entfalten vermögen. Das hat auch poetologische 
Gründe19.

«La scrittura diviene un genuino mondo di esperienze in cui pensieri e sentimen-
ti possono dispiegarsi in modo leggero»20: ecco il cuore della poetica dello Sturm 
und Drang e di tutta la letteratura originata da quella Empfindsamkeit che, lungi 
dall’essere mera e retorica Empfindelei21, vuole porre l’autentico sentire umano al 
centro dell’atto creativo, poietico. L’obiettivo principale è quello di costruire quin-
di una poetica – quei poetologische Gründe riconosciuti e definiti da Koschorke – 
mediante cui ridurre il più possibile la distanza tra l’autore e il testo, e fare sì che 
la scrittura divenga (o si avvicini a essere) davvero una prosecuzione naturale 
degli affetti, di tutti quei Gefühle che si sviluppano nel corpo e che rappresentano 
la motivazione più profonda della scrittura in quanto azione e atto creativo.

Tornando per un istante alla teoria degli affetti contemporanea, vale la pena 
di citare la teoria motivazionale di Andrea Scarantino. In una conferenza tenu-
ta presso l’Università di Roma Tre22, eloquentemente intitolata Emotions are for 
doing, not for feeling, il professore della Georgia State University ha sottolineato 
come le emozioni, nel XVIII secolo ancora chiamate genericamente Gefühle, 

18	  Ibidem.
19	  Ivi, pp. 162-163 (corsivo mio). «La letteratura contemporanea ha l’obiettivo di produrre 

sentimenti intimi. Crea sensazioni che un non lettore non potrebbe provare o condividere, la 
cui origine non è quindi la vita nel mondo, bensì dichiaratamente la scrittura. Ma questo non 
significa che le corrispondenti sensazioni dell’anima manchino di autenticità nel senso di “vita 
vissuta”. Poiché per la prima volta nel XVIII secolo, la scrittura in quanto tale acquisisce una 
dimensione concreta di vissuto per strati sociali più ampi. La scrittura diviene un genuino mondo 
di esperienze, in cui pensieri e sentimenti riescono a dispiegarsi in modo leggero. Per questo ci sono anche 
ragioni poetologiche». 

20	  Ibidem. 
21	  Cfr. ivi, p. 95. 
22	  La conferenza si è tenuta in forma ibrida il 6 aprile 2023, nell’ambito del corso di laurea magi-

strale in Scienze cognitive della comunicazione e dell’azione presso l’Università di Roma Tre.

157Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



siano caratterizzate da una fondamentale componente cognitiva e motivaziona-
le: le sensazioni e i sentimenti che si provano rappresentano stimoli che innesca-
no un intero meccanismo di risposte psicosomatiche. Queste, là dove razional-
mente processate anche a livello cognitivo dal soggetto, divengono emozioni, 
ovvero sistemi complessi che si estrinsecano nel corpo e nella mente prepa-
rando l’individuo a compiere o a evitare di compiere una determinata azio-
ne. Semplificando, le emozioni sono sistemi motivazionali basati sì sul sentire 
(Fühlen, Empfinden), ma che da questo traggono gli input per creare cognitivamente 
interi scenari di azione che il soggetto, in modo solo apparentemente istintivo, 
è portato a perseguire23.

Si applichi questa prospettiva motivazionale delle emozioni (i settecenteschi 
Gefühle) all’argomentazione di Koschorke presentata sopra: anche l’atto della 
scrittura, in quanto azione, deve essere motivato e guidato da una emozione, a 
maggior ragione se il contesto nel quale si colloca tale azione è quello di una 
dichiarata e dirompente emancipazione delle passioni24 che, per essere concre-
tizzata, deve sfruttare innanzitutto le potenzialità comunicative intersoggettive 
dei media. Nel contesto culturale e letterario del Settecento, il medium per eccel-
lenza è proprio quello della scrittura, che diviene il luogo fisico, tangibile, dove 
osservare quelle passioni ormai emancipate, quel Gefühl che si libera dalla solitu-
dine dell’interiorità individuale per farsi racconto, ovvero comunicazione, storia, 
patrimonio intersoggettivo e immortale. Per usare di nuovo la cornice teorica 
di Scarantino, la più profonda spinta motivazionale che guida lo Schriftverkehr 
della Spätaufklärung è rappresentata da quello che Koschorke definisce uno 
«Streben nach [...] psychologischer Distanzlosigkeit»25, lo sforzo di annullare la 
distanza psicologica tra l’autore, il testo e, alla luce delle più recenti acquisizioni 
nell’ambito della neuroermeneutica, il lettore. Si chiede lo studioso: «Welche 
Rolle spielt der Schriftgebrauch in einer kommunikativen Ordnung, die in wa-
chsendem Maß auf  intersubjektive Distanz, Vereinzelung, Bildung singulärer 
Gedankenwelten abgestellt ist?»26. La letteratura pre-stürmeriana risponde a 
questa domanda con una poetica delle emozioni – una Gefühlspoetik – che vuole 
interrompere quella distanza e fare invece di sentimenti, pensieri e mondi indi-
viduali la materia prima per una comunicazione intersoggettiva autentica, dove 
i testi divengano i principali media di interi universi affettivi.

Grazie a questo intento poetico radicato nell’espressione dell’Affekt, la let-
teratura dello Sturm und Drang entra in dialogo con la contemporaneità, più 
in particolare con quanto le neuroscienze cognitive stanno aggiungendo alla 

23	  Cfr. Andrea Scarantino, The motivational theory of  emotions (2014), cit. 
24	  Cfr. Luserke, Sturm und Drang, cit., p. 130. 
25	  Koschorke, Körperströme und Schriftverkehr, cit., p. 163. 
26	  Ivi, p. 167. «Che ruolo ha l’uso della scrittura in un ordine comunicativo che si basa in misura 

crescente sulla distanza intersoggettiva, sull’isolamento e sulla formazione di singolari mondi 
di pensiero?». 

158 Per una poetica delle emozioni



Affektenlehre da un punto di vista teorico e sperimentale. Questo per due ragio-
ni principali. La prima ragione è di natura tematica: la letteratura tedesca che 
ruota intorno a quello che definiamo oggi Sturm und Drang è un condensato di 
riflessioni profonde e consapevoli riguardo alla natura degli affetti, soprattutto 
riguardo alla loro diretta influenza e interrelazione con tutto quanto investe 
l’atto del pensare. In sintesi, la letteratura presa in esame può essere messa in 
dialogo con le odierne neuroscienze ed entrare così a far parte di una possibile 
storia della Affektenlehre, arricchendola e ampliandola, scavalcando in particolare 
il confine tracciato dai tre grandi nomi del secolo XIX – Dewey, James e Darwin 
– oltre i quali gli studi accademici non sono così spesso arrivati.

La seconda ragione, invece, è legata a come la Gefühlspoetik che emerge dagli 
scritti di questo periodo si presti a un’indagine ermeneutica, o meglio, neuro-
ermeneutica. L’enfasi tematica e testuale posta sul Fühlen – il sentire – rende 
tali scritti particolarmente adatti per essere considerati in un’ottica neuroerme-
neutica mediante l’indagine dei processi neurali, cognitivi e affettivi che hanno 
guidato l’autore nella creazione del testo, e che oggi continuano a risuonare e non 
cessano di risignificare nel momento della lettura, quindi nell’atto della ricezione. 
Si legga a tal proposito quanto afferma Koschorke, ancora inconsapevole delle 
più recenti svolte transdisciplinari in campo letterario:

[Die Kultur der Empfindsamkeit] läßt subjektive Gedankenhorizonte entstehen, die 
nicht mehr deckungsgleich sind und sich nur wieder unter Rekurs auf  die Texte 
und gesteigertem Aufwand an Empathie aufeinander abstimmen lassen. Insofern 
enthält die vordringende Literarität genau das, was die Lesersucht-Kritiker von 
ihr befürchten, nämlich ein die herkömmlichen Sozialstrukturen auflösendes Ele-
ment: sie setzt korporative Gruppenbindungen und Konsenszwänge außer Kraft 
und gibt ein Individualisierungspotential frei, das in der Ständeordnung keinen 
integrierbaren Lebensraum findet27.

Dalla cultura del sentimento che emerge in maniera esplicita dalla letteratura 
della Spätaufklärung si fa dunque strada la concezione moderna di cosa com-
porti scrivere, leggere e interpretare un testo: ciò significa innanzitutto mettere 
in atto processi creativi, interpretativi ed empatici, che fanno ricorso in primis 
all’esperienza soggettiva dell’autore e del lettore. Da questo momento in poi, il 
testo letterario viene concepito come un organismo dinamico che interagisce 
attivamente con l’esperienza creativa dell’autore e con quella ricettiva del lettore, 

27	  Koschorke, Körperströme und Schriftverkehr, cit., p. 173. «[La cultura della Empfindsamkeit] dà 
origine a orizzonti di pensiero soggettivi che non sono più sovrapponibili e possono essere 
riconciliati solo con il ricorso ai testi e con un maggiore sforzo empatico. In questo senso, la 
letterarietà incalzante contiene esattamente ciò che i critici dipendenti dai lettori temono da 
essa, ossia un elemento che dissolve le strutture sociali tradizionali: sospende i legami corpo-
rativi di gruppo e i vincoli del consenso e libera un potenziale di individualizzazione che non 
trova nessuno spazio vitale integrabile nell’ordine sociale». 

159Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



entrambe esperienze incarnate. Si legga a tal proposito quanto scrivono Gambino 
e Pulvirenti, presentando la nuova prospettiva neuroermeneutica degli studi let-
terari in cui si attua e si concretizza il circolo già intuito da Schleiermacher e in 
cui dunque emerge la natura organica, sempre im Werden, del testo:

Il circolo neuroermeneutico […] cerca dunque di render conto delle interazioni 
profonde, a volte, subliminali, in atto all’interno del complesso sistema dell’espe-
rienza letteraria, che muove dall’interrogazione delle forme di foregrounding pre-
senti nel testo e procede nell’indagare tali dinamiche come tracce della mente 
dell’autore che addensa e condensa in esse la sua visione del mondo, il suo cosmo 
immaginale, la sua realtà esperienziale. Le forme della rappresentazione artistica, 
nel nostro caso letteraria, possono riattivare, nell’atto della fruizione estetica, i 
più complessi processi della mente, fornendo visioni sempre nuove della totalità 
dell’esperienza umana nel suo incontro con il mondo e con il bello28. 

Il circolo neuroermeneutico, che dà accesso alle più autentiche profondità della 
mente umana, consente di rileggere la Gefühlspoetik stürmeriana, aprendo scorci 
ancora inesplorati in due direzioni sempre convergenti: quella della critica lette-
raria (tedesca) e quella delle neuroscienze cognitive.

Afferma Lawrence Stone che «Literacy is probably a necessary precondition 
for the growth of  introspection»29: è proprio in tale consapevolezza che si in-
contrano gli approcci letterari più tradizionali, come il close reading, e gli impulsi 
più innovativi e originali provenienti da discipline altre e apparentemente di-
stanti, come le neuroscienze. Entrambe indagano quel processo introspettivo 
che, mediante una consapevole poetica delle emozioni, si fa testo, lasciandosi 
così rileggere e reinterpretare ancora oggi. Resta ora da chiedersi: dove può 
essere osservata nel concreto tale Gefühlspoetik? In quali testi la scrittura, per 
riprendere Koschorke, si fa davvero una “circolazione” degli affetti, un medium 
quanto più autentico e fedele di tutto ciò che “scorre” nel corpo e nella mente 
del ganzer Mensch?

28	  Gambino, Pulvirenti, Storie menti mondi. Approccio neuroermeneutico alla letteratura, cit., p. 123. Si 
consideri inoltre la seguente definizione per il termine foregrounding (cfr. Gambino, Pulvirenti, 
Storie, menti, mondi, cit., pp. 91-100): insieme delle caratteristiche testuali che appaiono al let-
tore come non-familiari e che lo costringono a un rallentamento nella lettura. Tale rallenta-
mento è legato al maggiore sforzo cognitivo che il lettore mette in atto per comprendere e 
interpretare un determinato passaggio del testo.

29	  Lawrence Stone, in Koschorke, Körperströme und Schriftverkehr, cit., p. 183. 

160 Per una poetica delle emozioni



5.1. Das Herz spricht zum Herzen: far parlare il cuore
Nel 1806 Vittorio Alfieri pubblica Vita, opera autobiografica che si apre con le 
seguenti parole:

Allo studio […] dell’uomo in genere è principalmente diretto lo scopo di quest’o-
pera. E di qual uomo si può egli meglio e più dottamente parlare, che di sé stesso? 
Quale altro ci vien egli venuto fatto di maggiormente studiare, di più addentro 
conoscere, di più esattamente pesare, essendo, per così dire, nelle più intime di lui 
viscere vissuto tanti anni?30

In queste poche righe viene condensata la risposta alla domanda posta poco 
sopra: la scrittura autobiografica rappresenta un luogo privilegiato per mettere 
a fuoco il legame tra letteratura e antropologia, dunque, facendo qualche passo 
indietro rispetto al momento in cui Alfieri pubblica la sua Vita, anche un luogo 
dove poter far emergere la parola del ganzer Mensch e, di conseguenza, anche la 
Gefühlspoetik sulla quale si erge il movimento dello Sturm und Drang.

Prima di procedere, si rende necessaria una importante precisazione: da ora 
in avanti, con “scrittura autobiografica” sono da intendere in senso lato tutti 
i generi riconducibili a una scrittura di carattere autobiografico, ovvero che abbia 
almeno un legame con la reale vita vissuta da colui che scrive. In questo senso, 
non si includono soltanto le vere e proprie autobiografie, come è di esempio la 
succitata opera di Alfieri, ma anche tutti gli scritti che spesso ruotano intorno e 
precedono le stesse autobiografie: lettere, scambi epistolari, confessioni, diari, 
per arrivare fino a scritti apparentemente del tutto finzionali come i romanzi 
epistolari, tra i quali però, come si vedrà, si possono ancora trovare importanti 
legami autobiografici tra l’autore e il testo. D’ora in avanti dunque, salvo specifi-
che precisazioni, con “scrittura autobiografica” si intenderà qualsiasi scritto che 
origini, in modo più o meno elaborato dal punto di vista finzionale, dall’intimo 
della vita vissuta, esperita e sentita – gefühlt – dall’autore.

Il corpus di testi scelti per l’analisi è composto intorno al concetto di spazio 
autobiografico teorizzato da Philippe Lejeune. Per tale accezione si fa riferimento 
al celebre saggio Il patto autobiografico del 1975: già dal titolo è possibile intuire 
l’intento dell’autore, ovvero rendere evidente come il genere dell’autobiografia 
non sia tanto (o soltanto) basato su caratteristiche intrinseche al testo, ma come 
piuttosto, e molto di più, si ponga quale risultato di un tacito accordo in primis 
tra l’autore e il suo testo, e successivamente tra il testo e il lettore. Si crea un 
circolo ermeneutico continuo che guida l’intero processo dell’interpretazione31: 
«L’autobiografia può essere dunque definita a livello globale un modo di lettura 

30	  Vittorio Alfieri, Vita, Garzanti, Milano 1977, p. 5, in Pfotenhauer, Literarische Anthropologie, 
cit., p. 17. 

31	  Cfr. Philippe Lejeune, Il patto autobiografico, Il Mulino, Bologna 1986, p. 6. 

161Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



e insieme un tipo di scrittura, un effetto contrattuale storicamente variabile»32. Nel 
contesto storico e culturale in cui si inserisce lo Sturm und Drang, il genere auto-
biografico si configura come uno spazio in cui poter dare voce alla natura più 
intima e fino a quel momento celata dell’essere umano, nel quale poter libe-
rare tutti quegli affetti e quelle passioni che urgono ormai per essere espressi. 
Secondo quanto sostiene Lejeune, l’autobiografia è infatti uno spazio privile-
giato dove, pur esplicitando la rielaborazione letteraria e l’atto di ricostruzione 
prodotto, l’autore può utilizzare la scrittura per mettersi a nudo dando corpo 
e voce nel modo più diretto e non-mediato possibile alla forza di un desiderio 
interiore. La scrittura diviene un medium – per riprendere Koschorke – attraver-
so il quale poter veicolare in modo autentico la propria soggettività: si crea così 
un «discorso della sincerità»33 nel quale si intessono a livello testuale affetti e 
pensieri – il Fühlen stürmeriano – dell’autore.

In questo preciso passaggio risiede la differenza tra autobiografia, intesa in 
senso stretto come racconto retrospettivo di aspetti e fatti legati alla vita reale 
dell’autore, e spazio autobiografico, ovvero «quel gioco di testi che comprende anche 
un racconto autobiografico stricto sensu»34 ma che è in primis «una strategia che 
mira a costruire la personalità attraverso i più diversi giochi della scrittura»35. 
È allora nella definizione di “spazio autobiografico” che può avvenire al me-
glio l’espressione del Sé, inteso come la personalità più intima dell’autore che, 
proprio attraverso la scrittura, può ritrovare un modo schietto e genuino per 
descrivere e comunicare il proprio mondo interiore. Autobiografico – secondo 
l’interpretazione di Lejeune – non è ciò che ricalca perfettamente la vita dell’au-
tore senza alcuna rielaborazione e senza una certa ricostruzione a posteriori del 
vissuto, ma è invece qualsiasi atto di narrazione in cui sia possibile rintracciare 
l’intenzione di immettere nella scrittura qualcosa di personale, altrimenti nasco-
sto. Nel suo Diario André Gide specifica che lo “spazio autobiografico” indica 
un modo soggettivo di guardare e di descrivere la vita36, e che 

s’appunta innanzitutto alle emozioni, ai pensieri, e rischia di restare impotente 
a descrivere ciò che in precedenza non sia stato sentito dall’autore. La ricchezza 
di questo, la sua complessità, l’antagonismo delle sue possibilità troppo diverse 
permetteranno la più grande diversità delle sue creazioni. Ma è da lui che tutto 
emana. Egli è il solo garante della verità che rivela, il solo giudice37.

32	  Ivi, p. 49. 
33	  Ibidem. 
34	  Ivi, p. 189.
35	  Ibidem. 
36	  Cfr. ibidem. 
37	  André Gide, Journal (8 febbraio 1927), Gallimard, Paris 1943, p. 829, trad. it. in Lejeune, op. 

cit., p. 193.

162 Per una poetica delle emozioni



Nello spazio autobiografico si liberano pertanto gli affetti e i pensieri più intimi 
dell’autore, raggiungendo, tramite il patto stipulato all’inizio, il lettore. Si con-
cretizza quel circolo neuroermeneutico secondo il quale «das Herz spricht zum 
Herzen»38: il cuore di colui che scrive parla a un altro cuore, quello di colui che 
legge.

L’emancipazione del Gefühl nello spazio autobiografico
Scrive Goethe in Dichtung und Wahrheit:

Verlangte ich nun zu meinen Gedichten eine wahre Unterlage, Empfindung oder 
Reflexion, so mußte ich in meinem Busen greifen; forderte ich zu poetischer Dar-
stellung eine unmittelbare Anschauung des Gegenstandes, der Begebenheit, so 
durfte ich nicht aus dem Kreise heraustreten, der mich zu berühren, mir ein Inter-
esse einzuflößen geeignet war. [...] Und so begann diejenige Richtung, von der ich 
mein ganzes Leben über nicht abweichen konnte, nämlich dasjenige was mich er-
freute oder quälte, oder sonst beschäftigte, in ein Bild, ein Gedicht zu verwandeln 
und darüber mit mir selbst abzuschließen, um sowohl meine Begriffe von den 
äußeren Dingen zu berichtigen, als mich im Innern deshalb zu beruhigen. Die 
Gabe hierzu was wohl niemand nötiger als mir, den seine Natur immerfort aus 
einem Extreme in das andere warf. Alles war daher von mir bekannt geworden, 
sind nur Bruchstücke einer großen Konfession, welche vollständig zu machen 
dieses Büchlein ein gewagter Versuch ist39.

La scrittura è uno spazio nel quale possono incontrarsi il mondo esterno e quel-
lo interno, facendo di ogni testo un pezzo di un più grande e continuo tentativo 
di autentica “confessione”. Dalle parole di Goethe emerge l’idea che l’atto dello 
scrivere risponda a un impulso affatto soggettivo di dare voce al proprio intimo 
Fühlen. Questo, proprio attraverso l’azione mediatrice della scrittura, diviene pa-
trimonio comune per farsi materiale di rispecchiamento di un sentire condiviso 
– Einfühlung e Mitfühlen – durante l’atto ricettivo dei lettori tanto omo- quanto 
eteroevi. Questo poiché innanzitutto, nella scrittura di carattere autobiografico, 
attraverso il racconto di una singola interiorità e dell’esperienza soggettiva espe-
rita da un singolo individuo viene rappresentata in realtà l’interezza della natura 

38	  Christian August Fischer, in Koschorke, Körperströme und Schriftverkehr, cit., p. 211.
39	  Goethe, Dichtung und Wahrheit, cit., p. 303. «Se per le mie poesie pretendevo una base, un 

sentimento o una riflessione autentici, dovevo frugare nel mio seno; se per la rappresenta-
zione poetica pretendevo un punto di vista immediato dell’oggetto, del fatto, non potevo 
uscire dall’ambito che sapeva commuovermi, infondermi un interesse. […] Prese così avvio 
la tendenza, dalla quale per tutta la vita non seppi scortarmi, di trasformare in un’immagine, 
in una poesia tutto ciò che mi rallegrava, mi tormentava o in altro modo mi coinvolgeva, e di 
venirne a capo per conto mio, tanto per rettificare l’idea che mi ero fatto delle cose esteriori, 
quanto per calmarmi a questo proposito nell’intimo. Nessuno più di me, portato per questa 
natura a oscillare da un estremo all’altro, necessitava di questa attitudine. Tutto ciò che di mio 
è stato reso pubblico è solo il frammento di una grande confessione che questo libretto tenta 
arditamente di completare», pp. 226-227. 

163Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



umana, comune a tutti gli individui. È qui che risiede il legame più profondo tra 
letteratura e antropologia:

Autobiographie ist, darf  man dem Glauben schenken, der Ort, an dem Anthropo-
logie evident wird; Anthropologie wird hier zum ersichtlichen, ästhetisch erfahr-
baren und zum unmittelbar verständlichen Wissen über uns Menschen. [...] Das 
Eigentümliche dieser subjektiv aneignenden Erinnerung, das von den abstraktiven 
Allgemeinheiten so verschiedene weite Ausgreifen in die Einzelheiten von Raum 
und Zeit, ist aber auch das human Repräsentative, Allgemeingültige an ihr40.

Se è vero che nello spazio autobiografico il Gefühl si fa parola e che tale Gefühl è 
quanto caratterizza la più intima e profonda natura dell’essere umano, allora gli 
scritti che scaturiscono da quello spazio letterario non possono che essere una 
autentica sorgente di pura antropologia, la cosiddetta Menschenkunde. Si legga a 
tal proposito il seguente passo dallo studio di Pfotenhauer: 

Hier, an der Grenze von Dichtung und Wahrheit, als Grenzfall der schönen Lite-
ratur, ereignet sich Menschennatur als anstößige, sperrig oft gegen Bedeutungs-
gebung, poetisch mühsam nur, wenn überhaupt, aufzuheben. Es wird die Sprache 
der subjektiven Betroffenheit laut, der versuchten Erinnerung, des prekären Zu-
sichfindens des Ich, des allererst zu findenden Zusammenhangs seiner Geschich-
te. Individualität ist hier als eher als in anderer Literatur durch das Außersichsein 
affiziert, durch die Selbstentfremdung im erdrückend Faktischen, im Lauf  der 
verrinnenden Zeit, in der physischen Hinfälligkeit, welche am Beisichsein und an 
der Einheit des Lebens zehren. Menschennatur deckt ihre wunde Innenseite auf; 
sie rundet sich nicht leicht, wie sonst oft in der Literatur, am Ende zum stimmi-
gen Ganzen, und sie ist nicht wie in der bloß szientifischen Anthropologie ein 
objektivierbarer und affektiv neutraler Sachverhalt. Und doch und gerade deshalb 
ist sie mehr als nur privates Schicksal; sie ist von generellem Interesse als authentische, 
rückhaltlose, erlebte conditio humana41.

40	  Pfotenhauer, Literarische Anthropologie, cit., p. 17. «L’autobiografia è, se ci si vuole dare fede, il 
luogo in cui l’antropologia diventa evidente; l’antropologia qui diventa sapere visibile, esteti-
camente esperibile e immediatamente comprensibile su di noi esseri umani. [...] La peculiarità 
di questa memoria che si appropria soggettivamente, l’allontanarsi ampiamente dalle astratte 
generalità nei dettagli dello spazio e del tempo, è anche ciò che è umanamente rappresentativo 
e universale in essa». 

41	  Ivi, p. 2 (corsivo mio). «Qui, al confine tra poesia e verità, come caso limite della bella 
letteratura, la natura umana si presenta come offensiva, spesso ingombrante, poeticamente 
difficile da significare; solo, se non del tutto, da abolire. Si fa forte il linguaggio dello stupore 
soggettivo, della tentata rammemorazione, del ritrovamento precario dell’io, del primissimo 
legame presente nella sua storia. Qui, più che in altre letterature, l’individualità è intaccata 
dall’essere fuori di sé, dall’autoalienazione nel fattuale che travolge, nello scorrere del tempo, 
nella fragilità fisica che logora l’equilibrio e l’unità della vita. La natura umana rivela la sua 
piaga interiore; non si compone facilmente in un insieme coerente, come spesso accade in let-
teratura, e non è, come nell’antropologia puramente scientista, uno stato di cose oggettivabile 

164 Per una poetica delle emozioni



Nello spazio autobiografico, in sintesi, si condensa la totalità e la complessità del 
ganzer Mensch, che fa dei propri Körperströme – pensieri, sensazioni, sentimenti, 
emozioni – la materia prima dell’atto della scrittura, lo Schriftverkehr.

Questo fondamentale valore antropologico connaturato al genere autobio-
grafico viene riconosciuto in primis dal padre degli Stürmer, Johann Gottfried 
Herder. Nel saggio già numerose volte citato – Vom Erkennen und Empfinden der 
menschlichen Seele – Herder riconosce e esplicita il legame tra conoscere e sentire, 
tra emozione e pensiero, tra corpo e mente del ganzer Mensch ma oltre a ciò evi-
denzia il nesso tra autobiografia e antropologia:

Verfolgte der treue Geschichtschreiber sein selbst dies sodann durch alle Folgen; 
zeigte, daß kein Mangel und keine Kraft an Einem Ort bleibe, sondern fortwir-
ke, und daß die Seele nach solchen gegebnen Formeln unvermuthet fortschließe; 
zeigte, wie jede Schiefheit und Kälte, jede falsche Combination und fehlende Re-
gung nothwendig immer vorkommen und in jeder Wirkung man den Abdruck 
seines ganzen Ich mit Kraft und Mangel liefern mu ̈sse: welche lehrende Exem-
pel wa ̈ren Beschreibungen von der Art! Das werden philosophische Zeiten sein, 
wenn man solche schreibt; nicht da man sich und alle Menschengeschichte in 
allgemeine Formeln und Wortnebel einhüllet. [...] 
Es ist sonderbar, wie eine eigne Lebensbeschreibung den ganzen Mann auch von 
Seiten zeigt, von denen er sich eben nicht zeigen will, und man sieht aus Fällen der 
Art, daß Alles in der Natur ein Ganzes sei, daß man sich gerad’ eben in dunkeln 
Anzeigungen und Proben vor sich selbst am Wenigsten verleugnen könne42.

Nel definire l’antropologia del ganzer Mensch, materia della quale si nutre tutta la 
letteratura dello Sturm und Drang, Herder connette la sua visione olistica dell’uo-
mo con una auto-riflessione letteraria della stessa, la quale si dispiega soprattutto 
nelle Lebensbeschreibungen – in quelle descrizioni di vita, narrazioni in prima perso-
na che ricadono, di fatto, in quello che Lejeune chiama “spazio autobiografico”.

e affettivamente neutro. Eppure, e proprio per questo, è più di un semplice destino privato; è 
di generale interesse come autentica, senza riserve, vissuta conditio humana». 

42	  Herder, Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, cit., pp. 341-342. «Se dunque il 
fedele cronachista conducesse la propria ricerca su se stesso fino alle ultime conseguenze, 
potrebbe dimostrare che nessun insufficienza e nessuna forza sono legate a un luogo, ma che 
ciascuna continua a lavorare, mentre l’anima vi si associa inaspettatamente secondo le formu-
le date. Mostrerebbe come ogni distorsione e freddezza, come ogni combinazione sbagliata 
e come ogni motilità assente si manifestino sempre necessariamente, e come in ogni effetto 
si debba necessariamente dar conto dell’impronta dell’io intero con i suoi punti di forza e di 
debolezza. Tali descrizioni sarebbero davvero degli esempi molto istruttivi! Saranno tempi 
filosofici quelli in cui si faranno descrizioni di questo tipo, evitando di avvolgere se stessi e 
l’intera storia dell’umanità in formule generali e in vaghezze terminologiche. […] È curioso 
che, come un’autobiografia, mostri l’uomo intero anche da angolazioni dalle quali egli non 
vorrebbe mostrarsi e proprio da esempi di questo tipo si può evincere che tutto nella natura 
costituisce un intero e che proprio quando si fanno riferimenti oscuri e si forniscono prove 
di un certo tipo, meno che mai si può rinnegare la propria vera natura», pp. 419, 421. 

165Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



Sulla linea della riflessione herderiana, anche Christoph Martin Wieland 
definisce l’autobiografia come «Form der Wahrheit, [...] Mittel zu einer rich-
tigen Kenntniß des Menschen»43, mentre Karl Philipp Moritz riconosce gli 
«Autobiographie-Materialien, als die wichtigsten, ja unentbehrlichen Dokumente 
zur Darstellung der inneren Geschichte einer Person»44, considerandoli proprio 
per questo come fondamentali per lo sviluppo di una Experimentalpsychologie. Dalla 
somma di queste citazioni, provenienti da coloro che possono essere considerati i 
padri e gli ispiratori del movimento stürmeriano, emerge l’idea che nella scrittura 
autobiografica non sia rappresentata solo la prospettiva soggettiva, individualisti-
ca, persino egotica di colui che incarna quello Ich, al contempo lirico e autoriale. 
Al contrario, questo genere di scrittura appare come uno spazio letterario in cui il 
singolo diviene simbolo di un insieme nonché parte fondamentale che permette 
di considerare l’umanità nella sua interezza e complessità, come sono le singole 
parti della cattedrale di Strasburgo per il giovane Goethe, che proprio nella sua 
autobiografia intreccia le riflessioni intorno all’architettura gotica con riflessioni 
sulla natura umana nel suo complesso: «Dann tritt das schöne Gefühl ein, daß die 
Menschheit zusammen erst der wahre Mensch ist, und daß der Einzelne nur froh 
und glücklich sein kann, wenn er den Mut hat, sich im Ganzen zu fühlen»45.

Nel processo di scrittura autobiografica, originata da un sostrato di pensieri e 
affetti non-finzionale, si trovano riconciliate la Innenwelt dell’autore e la Außenwelt 
dei lettori, così come il particolare con l’universale, la letteratura con l’antropolo-
gia, il passato con il presente. In questo senso, lo spazio autobiografico acquisisce 
confini sfumati e modificabili attraverso prospettive sempre nuove e diverse, che 
interpretano ciò che viene scritto entrando all’interno di quello stesso spazio. Si 
conferma quanto indagato da Herder, ovvero la particolare capacità della scrittura 
autobiografica di raccogliere al suo interno – sia in termini di creazione sia in 
termini di ricezione del testo – le sfumature dei processi affettivi e cognitivi del 
ganzer Mensch, tanto che anche Rousseau definiva l’autobiografia come una catena 
di pensieri e sensazioni46. È per questa sua origine intima e al contempo univer-
salmente valida che Günther Niggl riconosce nella storia dell’autobiografia (intesa 
sempre in senso lato, à la Lejeune) le tracce della storia dell’umana autoconsape-
volezza47. Si comprende, inoltre, come il genere della scrittura intima e autobio-
grafica risponda in modo particolarmente adatto a quel bisogno di emancipazione 
delle passioni che pervade l’atmosfera letteraria e culturale della Spätaufklärung:

43	  In Günther Niggl, Geschichte der deutschen Autobiographie im 18. Jahrhundert, Metzler, Stuttgart 
1977, p. 50. «Forma della verità, mezzo per una autentica conoscenza dell’essere umano». 

44	  In ivi, p. 117. «Materiali autobiografici come i documenti più importanti, anzi indispensabili, 
per la rappresentazione della storia interiore di una persona». 

45	  Goethe, Dichtung und Wahrheit, cit., p. 414 (corsivo mio). «Subentrerà la bella sensazione che 
solo l’umanità nel suo complesso dà luogo all’essere umano e che il singolo può conoscere 
gioia e felicità solo se ha il coraggio di sentirsi nell’insieme», p. 307. 

46	  In Günther Niggl (hrsg.), Die Autobiographie, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 
1989, p. 399. 

47	  Cfr. ivi, p. 42. 

166 Per una poetica delle emozioni



Diese Dialektik des Subjektiven und des Objektiven bestimmt die Genese der mo-
dernen Autobiographie: mit der immer genaueren Erfassung der individuellen Exi-
stenz in nicht mehr vorgängig vermittelten und dadurch ihres Wirklichkeitsgehalts 
weitgehend entäußerten Formen ergibt sich zwangsläufig ein höherer Anspruch an 
die Darstellung der realen Umstände des Daseins als Form seiner Wirklichkeit. Ich 
und Welt werden zunehmend geschichtlich verstanden, wobei das zwar zunächst 
nur als Tendenz erkennbar ist, immerhin aber eine Tendenz bezeichnet, die Go-
ethe für «Dichtung und Wahrheit» zur programmatischen Norm erheben konnte 
[...]. Damit fand die Autobiographie Anschluß an die zentrale Zeitthematik: die 
Vorstellung einer Autonomie des von den sozialen Zwängen des Ständestaates und 
von weltanschaulicher Bevormundung befreiten Individuums, die sich zunächst 
in der Negation der Bedeutsamkeit bestehender sozialer Unterschiede artikulierte 
und von hier aus das individuelle Dasein gerade der gesellschaftlich Unterprivi-
legierten außerordentlich aufwertete, so daß der Selbstbewußtwerdung als einer 
Revolution im Bewußtsein eine befreiende Bedeutsamkeit zuwuchs, die ihrem be-
vorzugten Organ, der Autobiographie, zugute kam48.

E infatti, si legge in Dichtung und Wahrheit a proposito dello Sturm und Drang e 
della sua vocazione d’origine:

Alles dieses und manches andere, recht und töricht, wahr und halbwahr, das auf  uns 
einwirkte, trug noch mehr bei, die Begriffe zu verwirren; wir trieben uns auf  mancher-
lei Abwegen und Umwegen herum, und so ward von vielen Seiten auch jene deutsche 
literarische Revolution vorbereitet, von der wir Zeugen waren, und wozu wir, bewußt 
und unbewußt, willig oder unwillig, unaufhaltsam mitwirkten. [...] Die Hoffnung im-
mer vernünftiger zu werden, uns von den äußeren Dingen, ja von uns selbst im-
mer unabhängig zu machen, konnten wir nicht aufgeben. Das Wort Freiheit klingt so 
schön, daß man es nicht entbehren könnte, und wenn es einen Irrtum bezeichnete49.

48	  Klaus-Detlef  Müller, Die Autobiographie der Goethezeit, in Niggl, Die Autobiographie, cit., pp. 
459-481, qui pp. 461-462. «Questa dialettica tra soggettivo e oggettivo determina la genesi 
dell’autobiografia moderna: con la registrazione sempre più precisa dell’esistenza individuale 
in forme non più preventivamente mediate, e quindi in gran parte spogliate del loro conte-
nuto di realtà, è inevitabile una maggiore richiesta di rappresentazione delle circostanze reali 
dell’esistenza come una forma della sua realtà. Io e mondo sono sempre più compresi in 
termini storici, il che è inizialmente riconoscibile solo come una tendenza, ma denota quanto-
meno una tendenza che Goethe ha saputo elevare a norma programmatica per Poesia e Verità. 
L’autobiografia trova così un collegamento con il tema centrale dell’epoca: l’idea di un’auto-
nomia dell’individuo liberato dai vincoli sociali dello Stato e dal paternalismo ideologico, che 
si articolava dapprima nella negazione del significato delle differenze sociali esistenti e da qui 
valorizzava straordinariamente l’esistenza individuale, soprattutto dei meno privilegiati, cosic-
ché il diventare autocoscienti come una rivoluzione nella coscienza assumeva un significato 
liberatorio che tornava utile al suo organo privilegiato, ovvero l’autobiografia». 

49	  Goethe, Dichtung und Wahrheit, cit., pp. 526-527. «Tutte queste cose e altre ancora, ora ragio-
nevoli ora insensate, ora vere o semivere, agirono su di noi e contribuirono ulteriormente 
a confonderci le idee. Seguimmo sentieri sbagliati e sentieri traversi, e vennero così poste 
le basi anche per quella rivoluzione della letteratura tedesca, di cui fummo testimoni e alla 
quale demmo, consapevoli o meno, intenzionalmente o meno, un diuturno contributo. […] 
Non potevamo rinunciare alla speranza di essere sempre più razionali, di renderci sempre più 

167Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



Lo spazio autobiografico e il movimento stürmeriano condividono un faustiano 
Streben verso la libertà, un anelito costante verso l’emancipazione del proprio 
essere più intimo e autentico che vuole riversarsi verso l’esterno tramite l’atto 
della scrittura. Afferma Albrecht Koschorke: 

Die für die Literatur relevanteste sozialhistorische Realität des 18. Jahrhunderts 
scheint in der simplen und deshalb leicht zu übersehenden Tatsache zu bestehen, 
daß die für die bürgerliche Gesellschaft grundlegenden Affektmodellierungen 
und Subjektdefinitionen sich im Medium der Schriftlichkeit vollziehen, daß sie 
Elemente eines erstmals zu voller Ausprägung gelangten neuartigen Kommuni-
kationssystems sind50.

Il genere autobiografico rappresenta uno spazio ideale per l’incontro del mondo 
interiore dell’autore e di quello esteriore del contesto storico-culturale che lo 
avvolge51. La pagina scritta, intrisa di un Gefühl affatto personale che dalla mano 
– propriamente inteso come atto corporeo dello scrivere – passa sulla carta, e 
viene così trasmesso a nuove individualità, nuovi modi di sentire. In questo sen-
so, questo tipo di scrittura rappresenta in letteratura quello che Olafur Eliasson 
ci mostra oggi in architettura: c’è sempre un fitto strato di emozioni, sensazioni 
e sentimenti individuali e personali che, come fossero pannelli colorati, influen-
zano la percezione del mondo esterno. Con le parole di Goethe:

Indem ich jener sehr wohl überdachten Forderung zu entsprechen wünschte, und 
mich bemühte, die innern Regungen, die äußern Einflüsse, die theoretisch und 
praktisch von mir betretenen Stufen, der Reihe nach darzustellen; so ward ich aus 
meinem engen Privatleben in die weite Welt gerückt, die Gestalten von hundert 
bedeutenden Menschen, welche näher oder entfernter auf  mich eingewirkt, tra-
ten hervor; ja die ungeheuren Bewegungen des allgemeinen politischen Weltlaufs, 
die auf  mich wie auf  die ganze Masse der Gleichzeitigen den größten Einfluß 
gehabt, mußten vorzüglich beachtet werden. Denn dieses scheint die Hauptaufgabe 
der Biographie zu sein, den Menschen in seinen Zeitverhältnissen darzustellen, und zu zeigen, 
inwiefern ihm das Ganze widerstrebt, inwiefern es ihn begünstigt, wie er sich eine Welt- und 
Menschenansicht daraus gebildet, und wie er sie, wenn er Künstler, Dichter, Schriftsteller ist, 
wieder nach außen abgespiegelt52.

indipendenti dalle cose esteriori, addirittura da noi stessi. La parola libertà ha un suono così 
bello che non potremmo rinunciarvi, nemmeno se esprimesse un errore», p. 389.  

50	  Koschorke, Alphabetisation und Empfindsamkeit, in Schings, Der ganze Mensch, cit., pp. 605-628, 
qui p. 627. «Per la letteratura, la realtà storico-sociale più rilevante del XVIII secolo sembra 
consistere nel fatto semplice, e quindi facilmente trascurabile, che per la società borghese 
la modellizzazione degli affetti e le definizioni del soggetto, che ne sono il fondamento, av-
vengono attraverso il mezzo della scrittura, e che sono elementi di un nuovo tipo di sistema 
comunicativo che ha raggiunto per la prima volta la sua piena espressione». 

51	  Cfr. Niggl, Geschichte der deutschen Autobiographie im 18. Jahrhundert, cit., pp. 108-109. 
52	  Goethe, Dichtung und Wahrheit, cit., p. 9 (corsivo mio). «Desideravo rispondere a quel ben 

ponderato desiderio e mi impegnavo a descrivere in sequenza i moti interiori, gli influssi 

168 Per una poetica delle emozioni



In questa intrinseca congiunzione di letteratura e antropologia, poesia e verità, 
Innenwelt e Außenwelt, Philippe Lejeune intuisce un’altra fondamentale caratteri-
stica di ciò che chiama spazio autobiografico, ovvero quella di essere un concetto 
intrinsecamente ibrido, posto a metà via tra i due processi convergenti di crea-
zione e di ricezione del testo, proprio per questo interpretabile intrecciando una 
prospettiva strettamente linguistico-letteraria con una scientifica, volta all’elabo-
razione di una nuova poetica:

Questo insieme di studi di un lettore di autobiografie si trova teso fra due poli 
apparentemente opposti: la scienza, nella misura in cui pretende di contribuire 
all’elaborazione di una poetica, e la letteratura, se l’attività critica non è altro che 
un atto letterario di seconda mano. Si tratta infatti di due modi di procedere com-
plementari e nei quali ho voluto mettere lo stesso rigore, ad un tempo per meglio 
costruire la teoria e per rendere l’interpretazione più pertinente. Studio poetico 
e interpretazione analitica si uniscono, del resto, nel fatto che si tratta sempre di 
studiare l’autobiografia innanzitutto come fenomeno di linguaggio53.

Si delinea la possibilità di osservare il concetto di spazio autobiografico da una 
prospettiva inedita, rinnovata dall’influsso di discipline altre, apparentemente 
lontane dalle scienze umane, ma che in realtà ne completano e arricchiscono i 
punti di vista. Questa possibilità di valicare i confini disciplinari canonici e di 
farsi invece influenzare in modo proficuo da altri ambiti di studio è radicata 
nella natura del genere autobiografico che, contrariamente a quanto si potrebbe 
pensare di primo acchito, è intrinsecamente aperto verso l’Altro. Scrive Lejeune: 

Ecco dunque ciò che mi ha trattenuto nell’ambito degli studi sull’autobiografia: 
senza smarrire i benefici del lavoro precedente potevo in tal modo mutare siste-
maticamente oggetto, aprirmi ad altre discipline rapportandomi a storici, socio-
logi o etnologi e incontrare al tempo stesso – grazie alla nuova attenzione che 
rivolgevo alla gente comune – persone che ordinarie certo non erano. Lo studio 
dell’autobiografia non conduce a un ripiegamento su se stessi, ma ad un’apertura 
verso gli altri: altre persone, altre discipline, ma anche altre culture54.

esteriori, i gradini teorici e pratici che avevo dovuto affrontare, dalla mia angusta vita privata 
scivolai verso l’ampio mondo, mi si manifestarono le figure di centinaia di personaggi consi-
derevoli che in misura maggiore o minore avevano agito su di me; era inoltre necessario dare 
il giusto risalto agli immani mutamenti nelle vicende storico-politiche che avevano esercitato 
profondissimo influsso su di me come sulla grande massa dei miei contemporanei. Perché que-
sto sembra l’obiettivo precipuo della biografia, di rappresentare l’essere umano all’interno del suo tempo, per 
mostrare sino a che punto l’insieme lo ostacoli e fin dove invece lo favorisca, come egli riesca, a partire da esso, 
a farsi un’idea del mondo e del genere umano, e come, nel caso sia artista, poeta o narratore, abbia rispecchiato 
questa idea verso l’esterno», p. 7. 

53	  Lejeune, op. cit., p. 8. 
54	  Ivi, p. 409 (dalla postfazione alla traduzione italiana citata). 

169Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



È sulla scia di questa natura sempre ibrida, aperta e in continuo divenire del 
genere intimo e autobiografico – che come ci ricorda Lejeune55 è sempre da 
considerarsi uno spazio dove è possibile in ogni momento muoversi, procedere 
verso angoli ancora inesplorati – che sono emersi negli ultimi anni studi in-
novativi, caratterizzati da una forte impronta transdisciplinare, dove le scienze 
umane e le scienze dure dialogano in modo armonico per far nascere inedite e 
sempre nuove prospettive. 

Una prospettiva neuroscientifica
Tornando ora per un istante alla contemporaneità, nell’ambito degli studi let-
terari si nota un rinnovato interesse per la scrittura autobiografica che, sempre 
basato sugli approcci più tradizionali dei secoli precedenti, apre varchi ancora 
inesplorati sul legame tra meccanismi neurali e elaborazione individuale sogget-
tiva della memoria autobiografica56. 

Nel 1999 il neuroscienziato Antonio Damasio pubblica il saggio The Feeling 
of  What Happens. Body and Emotions in the Making of  Consciousness, prosecuzione 
naturale del saggio precedente, ovvero il celebre Descartes’ Error del 1994, dove 
veniva dimostrato come a seguito di alcune prove sperimentali la dicotomia 
cartesiana fosse di fatto un errore, in quanto, come già argomentato nel capitolo 
secondo, emozione e ragione, corpo e mente sono indissolubilmente collegati, 
reciprocamente determinati anche a livello somatico e neurale57. Nel proseguire 
le sue ricerche sulla base dell’assunto di una presunta “morte di Cartesio”, con-
siderato superato dal punto di vista teorico, nel secondo saggio Damasio elabo-
ra il concetto di sé autobiografico, dimostrando come tutti i ricordi, e in generale 
tutta la memoria autobiografica, compongano quello spazio dove convivono 
fatti reali e una costante rielaborazione basata sullo sviluppo di una coscienza 
personale sempre in divenire:

Il sé autobiografico si basa sulla memoria autobiografica che è costituita da ricordi 
impliciti di un gran numero di esperienze individuali del passato e del futuro pre-
visto. Gli aspetti invarianti della biografia di un individuo formano la base della 
memoria autobiografica. La memoria autobiografica cresce di continuo insieme 
alle esperienze della vita, ma può essere parzialmente rimodellata per riflettere 
nuove esperienze. Insiemi di ricordi che descrivono l’identità e la persona pos-
sono essere riattivati come configurazioni neurali e resi espliciti come immagini 

55	  Cfr. ivi, p. 189. 
56	  Cfr. Hans J. Markowitsch, Angelica Staniloiu, Brain Research and Neuroscience, in M. Wagner-

Egelhaaf  (ed. by), Handbook of  Autobiography/Autofiction, Volume I: Theory and Concepts, De 
Gruyter, Berlin/Boston 2019, pp. 18-29. Per uno studio preparatorio a questo sottocapitolo 
si veda inoltre Irene Orlandazzi, “Sento dunque sono”. Una ridefinizione dello spazio autobiografico 
attraverso le neuroscienze, in G. Testa, D. de Maggio (a cura di), L’eredità dell’orfano nella non fiction 
contemporanea, La ragione critica, n. 24, Ledizioni, Milano 2023, pp. 93-123. 

57	  Cfr. Antonio R. Damasio, Descartes’ Error: Emotion, Reason, and the Human Brain, cit. 

170 Per una poetica delle emozioni



ogniqualvolta sia necessario. Ogni ricordo riattivato funziona come un «qualcosa 
da conoscere» e genera il proprio impulso di coscienza nucleare. Il risultato è il sé 
autobiografico del quale siamo coscienti58.

Si comprende come la memoria autobiografica sia – per riprendere ancora 
Lejeune – uno spazio nel quale, grazie al sommarsi e al concatenarsi dei ricordi, 
prende forma la coscienza individuale. Questo spazio, tuttavia, non è configu-
rato come il semplice accumularsi degli eventi e delle esperienze, poiché in esso 
avviene anche una costante rielaborazione a posteriori che modifica leggermente 
quei ricordi di partenza per dare loro significato sulla base di una identità – in-
dividuale e sociale – in costruzione. Aggiunge Damasio che «la vera meraviglia 
[…] è che la memoria autobiografica sia architettonicamente collegata, dal pun-
to di vista neurale e cognitivo, al proto-sé non cosciente e al sé nucleare coscien-
te che emerge in ogni istante della vita»59. La memoria autobiografica – che si 
può considerare in neuroscienze come l’espressione corrispettiva al letterario 
“spazio autobiografico” di Lejeune – è allora un’entità sempre im Werden, mo-
dellata soprattutto dagli Affekte, ovvero da tutte quelle esperienze emotive che 
danno forma, come sosteneva Damasio nel suo studio precedente, al pensiero 
e quindi alla coscienza personale. Afferma il neuroscienziato: «grazie a potenti 
meccanismi di apprendimento quali il condizionamento, alla fine le emozioni 
di tutte le sfumature contribuiscono a collegare la regolazione omeostatica e 
i valori di sopravvivenza a numerosi eventi e oggetti della nostra esperienza 
autobiografica»60.

Anche dal punto di vista neuroscientifico c’è una diretta correlazione – qui, 
come si intuisce, sostanziata da indagini di natura neuro-somatica – tra emozio-
ni e autobiografia. Lo spazio autobiografico riletto secondo Damasio si configura 
come un luogo dove l’Io narrante opera una costante risignificazione del passato 
sulla base del presente, attraverso l’esperienza emotivo-cognitiva del momento:

L’idea che ciascuno di noi costruisce di se stesso, l’immagine che via via formia-
mo di chi siamo fisicamente e mentalmente, della posizione sociale adatta a noi, 
si basa sulla memoria autobiografica di anni di esperienze ed è costantemente 
soggetta a rimodellamento. […] I cambiamenti che avvengono nel sé autobiogra-
fico nell’arco di una vita non sono dovuti soltanto al rimodellamento, conscio e 
inconscio, del passato che si è vissuto, ma anche alla determinazione del futuro 
che si prevede. […] I ricordi degli scenari che concepiamo come desideri, obiettivi 

58	  Damasio, The Feeling of  What Happens. Body and Emotion in the Making of  Consciousness (1999), 
trad. it. in Id., Emozione e coscienza, Adelphi, Milano 2000, p. 212. Riguardo al concetto di 
memoria autobiografica, si veda anche Alan Baddeley, What is Autobiographical Memory?, 
in M. Conway, D. Rubin, H. Spinnler, and W. Wagenaar (ed. by), Theoretical Perspectives on 
Autobiographical Memory, Springer, Dordrecht 1992, pp. 13-30. 

59	  Damasio, The Feeling of  What Happens, cit., p. 211. 
60	  Ivi, p. 74. 

171Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



e obblighi esercitano in ogni momento una pressione sul sé. Senza dubbio parte-
cipiamo anche al rimodellamento, conscio e inconscio, del passato vissuto e alla 
creazione della persona che immaginiamo di essere, momento per momento61.

Questo processo composito e complesso trova nella scrittura di carattere auto-
biografico un terreno fertile per una espressione quanto più immediata (ovvero 
non-mediata) e diretta possibile dove, grazie alla coincidenza della voce autoriale 
con l’“io” del racconto, la scrittura può farsi testimone dei processi più profondi 
della coscienza umana che, come hanno dimostrato le neuroscienze, si dispiega 
tra corpo e mente, tra emozione e cognizione.

La scrittura, in particolare, fa parte di quella che Damasio chiama coscienza 
estesa:

La coscienza estesa emerge da due espedienti. Il primo richiede l’accumulo gra-
duale di ricordi di molti esempi di una classe speciale di oggetti: gli «oggetti» della 
biografia del nostro organismo, della nostra esperienza di tutta la vita, così come 
si sono sviluppati nel passato, illuminati dalla coscienza nucleare. […] Il secondo 
espediente consiste nel mantenere attive, simultaneamente e per un notevole lasso 
di tempo, le numerose immagini la cui raccolta definisce il sé autobiografico e le 
immagini che definiscono l’oggetto62.

In questo senso, la scrittura diviene un espediente con il quale estendere la 
propria coscienza ed esplicitarla verso l’esterno, modificandola e arricchendola 
attraverso i costanti stimoli sensoriali e cognitivi provenienti dalla Außenwelt. 
Afferma Katja Mellmann: «Gedächtnis, Sprache, kulturell vermittelte Werte, 
Intentionen und alles, was wir sonst noch zum menschlichen Bewußtsein 
za ̈hlen, sind lediglich mögliche “Erweiterungen” dieses Kernselbsts und bilden 
nach Damasio das “erweiterte” oder “autobiographische Selbst”»63. Si leggano 
le seguenti parole, dove il neuroscienziato rivela la circolarità tra esistenza, co-
scienza e creatività, nella quale, nel contesto di quanto si sta affermando, si fa 
particolare riferimento al processo della scrittura:

La creatività – la capacità di generare nuove idee e artefatti – richiede più di quan-
to la coscienza potrà mai fornire. Richiede una grande memoria dei fatti e delle 
abilità, una grande memoria operativa, una raffinata capacità di ragionamento, il 
linguaggio. Ma la coscienza è sempre presente nel processo della creatività, non 
soltanto perché la sua luce è indispensabile, ma perché la natura delle sue rive-
lazioni guida il processo di creazione, in un modo o nell’altro, con maggiore o 

61	  Ivi, pp. 271-272. 
62	  Ivi, pp. 240-241. 
63	  Mellmann, „Ich fühle mich! Ich bin!“. Zur literarischen Anthropologie des Sturm und Drang, cit., p. 54. 

«La memoria, il linguaggio, i valori culturalmente trasmessi, le intenzioni e tutto ciò che con-
sideriamo parte della coscienza umana sono soltanto possibili “estensioni” di questo nucleo 
del sé e, secondo Damasio, formano il “sé esteso” o “sé autobiografico”». 

172 Per una poetica delle emozioni



minore intensità. È curioso come tutte le cose che inventiamo, dalle norme eti-
che e dalle leggi alla musica, alla letteratura, alla scienza e alla tecnologia, siano 
direttamente comandate o ispirate dalle rivelazioni dell’esistenza che ci offre la 
coscienza. Inoltre, in un modo maggiore o minore, le invenzioni hanno un effetto 
sull’esistenza rivelata, la modificano nel bene e nel male. L’influenza è circolare – 
esistenza, coscienza, creatività – e il cerchio si chiude64.

Applicando una prospettiva neuroscientifica allo studio della memoria, della 
lettura e dell’interpretazione di alcuni testi letterari di carattere autobiografico, 
Stefano Ballerio mostra che la letteratura è implicata in primis con la vita, ovve-
ro con quella dimensione del bìos esposta nell’introduzione, e che per questa 
ragione non può essere costretta all’interno di schematismi e categorie dettate 
da artificiose suddivisioni disciplinari65: «invece di forzare la mano all’interpreta-
zione, possiamo interrogarci sulla letteratura – sulla creazione e sull’interpreta-
zione – integrando nella nostra riflessione ciò che le scienze cognitive possono 
insegnarci sulle dinamiche mentali che vi agiscono»66. Applicare una prospet-
tiva neuroscientifica allo studio del genere autobiografico, con particolare rife-
rimento alla tematica degli affetti e del ruolo delle emozioni nella creazione e 
nella ricezione del testo letterario, consente di mettere in comunicazione il testo 
con il suo autore e con il lettore, le tre entità principali che figurano nel circolo 
(neuro)ermeneutico all’interno del quale si dispiega il processo interpretativo. 
Come mette in guardia Ballerio, quest’ultimo non deve essere forzato dalla vo-
lontà del lettore, bensì mettere in luce i processi cognitivi e affettivi più profondi 
che formano la trama e l’intreccio di ogni testo, da intendersi etimologicamente 
come un textus, un tessuto dentro il quale osservare i meccanismi più complessi 
e latenti della mente umana. Ecco perché Johann Gottfried Herder, in Über 
Thomas Abbts Schriften – saggio dentro il quale è possibile scorgere i confini di 
un consapevole (Auto)Biographie-Programm67 – dipinge l’autore di (auto)biografie 
come un «Biograph der Seele»68:

Wenn unsre Philosophen also diese Känntniß einzelner Geister noch nicht so 
häufig versuchen, so hat ein andrer dazu mehr Gelegenheit und Pflicht: Der Ge-
schichtschreiber: und der hat mehr gethan, als jener Maler der Seele, [...] der eine 
Menschliche Seele in ihrer ganzen Denkart zu sehen, zu zeichnen, vorzustellen 
weiß. [...]

64	  Damasio, Emozione e coscienza, cit., pp. 379-380. 
65	  Cfr. Stefano Ballerio, Neuroscienze e teoria letteraria. II – La memoria autobiografica, in «Enthymema», 

n. 2 (2010), pp. 207-246, qui p. 245, https://doi.org/10.13130/2037-2426/753 (ultimo acces-
so 22 maggio 2025). 

66	  Ibidem. 
67	  Cfr. Birgit Nübel, Johann Gottfried Herder (1744-1803), in Autobiographiesche Kommunikationsmedien 

um 1800. Studien zu Rousseau, Wieland, Herder und Moritz, Max Niemeyer, Tübingen 1994, pp. 
165-198. 

68	  Ivi, p. 174. 

173Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica

https://doi.org/10.13130/2037-2426/753


So hat der Geschichtschreiber seinen Autor desto mehr von außen zu studiren, 
um die Seele desselben in Worten und Handlungen aufzuspähen69.

Si intuisce da questo estratto l’intento antropologico sempre sotteso alla scrittu-
ra (auto)biografica. Si vuole studiare un’anima dall’esterno e dall’interno, attra-
verso parole e azioni, con il rigore scientifico che viene richiesto in ogni studio 
o osservazione. Mondo interno ed esterno si intrecciano, in questo genere te-
stuale, in modo indissolubile. Afferma Birgit Nübel: 

Doch Aufgabe des »Biographen der Seele« ist nicht die mehr oder minder roman-
hafte “Seelenmalerei”. Vielmehr habe er in seiner Funktion als anthropologischer 
Geschichtsschreiber den Gegenstand seines Erkenntnisinteresses «unpartey-
isch, wie ein Richter der Todten» zu beurteilen (HSW,2,260). Der Menschenwis-
senschaftler soll sich in den kalten und distanzierten Blick des Naturforschers 
einüben, um menschliche Seelen «wie körperliche Erscheinungen» (HSW, 2, 257) 
zu beobachten und zu analysieren70.

Ecco dunque tra le parole di Herder una esplicitazione del legame possibile, 
ma soprattutto necessario, tra scienze umane e scienze dure, capaci, queste ul-
time, di osservare e analizzare la realtà in modo distaccato e imparziale. Con 
Emozione e coscienza del 1999, Damasio conferma questa tesi dal punto di vista 
neuroscientifico, dimostrando come nello spazio autobiografico vengano pro-
cessate – anche a livello neurale – le caratteristiche del Sé, basate su una costante 
rielaborazione delle storie che provengono dall’esterno, ovvero emozioni, azioni, 
esperienze intersoggettive, relazioni interpersonali che a loro volta scrivono la 
storia interiore unica di ogni singolo individuo.

In conclusione, sia da un punto di vista letterario-culturale sia da un punto di 
vista neuroscientifico, il genere intimo e autobiografico rappresenta uno spazio 
privilegiato per collegare Innen- e Außenwelt, la prospettiva del singolo con una 
visione universale e sovrastorica dell’Umanità nel suo complesso:

69	  Johann Gottfried Herder, Über Thomas Abbts Schriften. Aus der „Einleitung, die von der Kunst redet, 
die Seele des andern abzubilden.“, in W. Rasch (hrsg.), Der junge Herder, Max Niemeyer, Tübingen 
1955, pp. 29-33, qui pp. 30-31 (corsivo mio). «Se i nostri filosofi non tentano ancora così 
spesso questa conoscenza degli spiriti individuali, un altro ha più occasione e dovere di farlo: 
lo scrittore di storie. E costui ha fatto più di quel pittore dell’anima [...] che sa vedere, disegnare, 
presentare un’anima umana in tutto il suo modo di pensare. [...] Così lo scrittore di storie ha da 
studiare il suo autore soprattutto dall’esterno per spiarne l’anima nelle parole e nelle azioni». Il 
temine “Geschichtsschreiber”, qui tradotto con “scrittore di storie” per restare fedeli all’origi-
nale, è da intendersi in modo più specifico come “biografo”, “scrittore delle storie di vita”. 

70	  Birgit Nübel, op. cit., p. 174. «Ma il compito del “biografo dell’anima” non è la “pittura più 
o meno romanzesca dell’anima”. Piuttosto, nella sua funzione di scrittore antropologico di 
storie, egli deve giudicare l’oggetto del suo interesse conoscitivo “imparzialmente, come un 
giudice dei morti” (HSW, 2, 260). Lo scienziato dell’umanità deve esercitarsi con lo sguardo 
freddo e distaccato dello scienziato naturale, al fine di osservare e analizzare le anime umane 
“come i fenomeni corporei” (HSW, 2, 257)».

174 Per una poetica delle emozioni



Die Menschennatur, die sonst durch Hinfälligkeit bedrückt und auf  beunruhigen-
de Weise als kontingent erfahren wird, erscheint als unverstellte Humanität; ihre 
literale Gestalt will verstanden werden als Sprache des reinen Inneren, des Her-
zens. Der paulinische Topos der Herzensschrift erhält neue Bedeutung und Bri-
sanz. Das Medium Schrift, das Vermittelnde, erzeugt Vorstellung von Unmittel-
barkeit und Direktheit, die so intensiv und nachdrücklich sind wie kaum je zuvor. 
So soll dann auch das Leben zum Ganzen zusammentreten, zu einer spontanen 
und aufrichtigen Konfiguration mit unüberbietbarer Evidenz. Der ganze Mensch, 
wie gesagt erscheint als der erschriebene Mensch. Die Abkehr von der Rhetorik um 
jener unverstellten Expressivität des Individuellen willen vollzieht sich im Medium einer Rheto-
rik und Topik des Unrhetorischen und Spontanen71.

Le ultime righe della citazione riportata, volutamente enfatizzate, risultano di 
fondamentale importanza se calate nel contesto di questo studio e dell’analisi 
testuale che si vuole affrontare a breve. Si fa strada una nuova modalità di scrit-
tura, appunto immediata, diretta, con la quale l’autore cerca di consegnare allo 
spazio del testo le emozioni e i pensieri che richiamano e guidano il processo 
creativo. Nella cosiddetta «Ich-Literatur»72, la letteratura dell’Io, può emergere 
con più facilità quella Gefühlspoetik su cui si basa il movimento dello Sturm und 
Drang e con la quale viene espressa in modo autentico la natura umana. Si leggano 
in questa prospettiva – e facendo particolare attenzione al termine Authentizität 
– le parole di Helmut Pfotenhauer: 

Als nicht oder nicht rein fiktive Form ist sie in singulärer Weise befaßt mit unse-
rem Menschenleben, mit der symbolischen Gestaltung der sich zunächst sperrenden, 
gleichwohl erlebten und damit relevanten Kontingenz, der banalen Alltäglichkeit, dem 
vergangenen, fast schon abgestorbenen Leben – kurz und resümierend, Autobiogra-
phie in diesem Sinne hat es zu tun mit den Bereichen, in denen wir uns selbst fremd 
zu werden drohen und die doch und gerade ins Bild jenes ganzen Menschen, die in 
einen Lebenszusammenhang gefaßt werden wollen. Dies macht die gattungskonstitu-
tive Spannung von Authentizität und Literarizität aus, die keiner anderen literarischen 
Form so zur Last wird und keiner anderen so zum Vorteil gereicht. Die Konvergenz 
von Menschenkunde und Selbstdarstellung durch die subjektive Reflexion auf  erlebte 
Menschennatur ist literarische Anthropologie im emphatischen Sinne73.

71	  Pfotenhauer, Einführung, in Schings, Der ganze Mensch, cit., pp. 557-558 (corsivo mio). «La 
natura umana, altrimenti appesantita dalla fragilità e vissuta in modo inquietante come con-
tingente, appare come umanità senza maschere; la sua forma letterale vuole essere intesa 
come lingua della pura interiorità, del cuore. Il topos paolino della scrittura del cuore acquisisce 
nuovo significato e attualità. Il medium della scrittura, la mediazione, crea idee di immediatezza 
e schiettezza intense e vivaci come non mai. In questo modo, anche la vita nel suo insieme 
dovrebbe confluire, con insuperabile evidenza, in una configurazione spontanea e sincera. Il 
ganzer Mensch, come detto, appare quale essere umano lavorato dalla scrittura. L’allontanamento 
dalla retorica nel nome di una sincera espressività di ciò che è individuale si compie nel medium di una retorica 
e di una topica di quanto è spontaneo e non retorico». 

72	  Gaitner, in ivi, p. 558. 
73	   Pfotenhauer, Literarische Anthropologie, cit., p. 27. «In quanto forma non fittizia o non pura-

mente fittizia, essa riguarda in modo singolare la nostra vita umana, con la messa in forma 

175Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



In cosa consiste la tensione tra autenticità e letterarietà di cui parla Pfotenhauer, 
e che viene addirittura dichiarata come una caratteristica costitutiva del gene-
re autobiografico? E all’interno di questo genere autobiografico – lo spazio di 
Lejeune –, cosa si intende per autenticità?

Il fantasma dell’autenticità: Gefühlsrhetorik o Gefühlsausdruck?
All’interno dello spazio autobiografico, la natura umana, considerata in una pro-
spettiva antropologica e quindi universale, si fa racconto. Riprendendo le parole 
di Pfotenhauer citate poco sopra, tale racconto si dispiega entro i confini di 
ciò che oggi viene chiamato non-fiction, scrittura non finzionale, perché ancorata 
all’esperienza realmente vissuta dell’autore che coincide con la voce che dice 
“io” – Ich – nel testo. Con le parole di Lejeune: «perché ci sia autobiografia (e più 
generalmente letteratura intima), bisogna che ci sia identità fra autore, il narratore 
e il personaggio»74. In una prospettiva strettamente narratologica, si parla dunque 
di un racconto autodiegetico dove, essendoci una corrispondenza tra autore e 
quell’Io-personaggio che compare tra le pagine, il livello di finzionalità viene 
teoricamente abbassato o ridotto quasi a nulla, giustificando l’etichetta in voga 
nella letteratura contemporanea di non-fiction75. Tuttavia, è importante ricordare 
che qualsiasi scritto è il risultato di una rielaborazione da parte dell’autore di 
un qualche materiale – vero o completamente inventato – che albergava nella 
mente sotto forma di pensiero76. Insomma, non è mai possibile raggiungere la 
totale non-finzionalità, nonostante nel caso del genere intimo e autobiografico 
questa punti al minimo.

Proprio in riferimento a tale genere, Günther Niggl solleva la problematica 
della veridicità, che di fatto, con altre parole, riprende quanto già affermato da 
Pfotenhauer in merito alla tensione tra autenticità e letterarietà. Lo studioso 
afferma che anche nell’autobiografia avviene di fatto la creazione letteraria di 
una seconda vita rispetto a quella dell’autore che sta dietro al testo. Per questa 

simbolica della contingenza che a tutta prima oppone resistenza ma è comunque vissuta e 
quindi rilevante, la quotidianità banale, la vita trascorsa, quasi morta – insomma e per riassu-
mere, l’autobiografia in questo senso ha a che fare con gli ambiti in cui rischiamo di diventare 
estranei a noi stessi e tuttavia e precisamente nel quadro di quel ganzer Mensch che vuole essere 
considerato in un contesto di vita. Ciò crea la tensione costitutiva del genere tra autenticità e 
letterarietà, che per nessun’altra forma letteraria comporta un tale carico come per nessun’al-
tra un tale vantaggio. La convergenza tra scienza dell’uomo e autorappresentazione mediante 
la riflessione soggettiva sulla natura umana vissuta è antropologia letteraria in senso enfatico». 

74	  Lejeune, op. cit., p. 13. 
75	  Cfr., per una analisi generale dei concetti di Fiction e Non-fiction, Riccardo Castellana (a cura 

di), Fiction e non fiction. Storia, teorie e forme, Carocci, Roma 2021. 
76	  Schaun Gallagher parla a tal proposito di Narrative Self, ovvero «a more or less coherent self  

(or self-image) that is constituted with a past and a future in the various stories that we and 
others tell about ourselves», in Sense of  Agency and Higher-order Cognition: Levels of  Explanation 
for Schizophrenia, in «Cognitive Semiotics», 0 (2007), pp. 32-48.

176 Per una poetica delle emozioni



ragione, si instaura una distanza tra l’autore e la sua opera77. Quello che si vuole 
sostenere è che tuttavia, nella scrittura intima e autobiografica tale distanza ten-
da a diminuire quasi fino a scomparire, facendo del medium letterario un veicolo 
quasi immediato e conforme alla realtà degli input cognitivi ed emotivi che gui-
dano l’autore nel processo creativo. In altre parole, in questa tipologia di scritti 
non sono presenti i fitti strati di rielaborazione letteraria che pervade invece 
generi come la poesia, il dramma, molte tipologie di romanzo e altre scritture in 
prosa fortemente finzionali. Rimuovendo strato dopo strato, benché senza mai 
avanzare la pretesa di arrivare a scorgere l’autore senza filtri, si possono intrave-
dere i meccanismi sottesi a un atto creativo strettamente legato alla vita – intesa 
come bíos, un’unione inscindibile tra Leib e Seele, Körper e Geist – dell’autore. 
Dentro questo atto creativo così intimo, legato alle profondità della propria 
natura, è possibile scorgere tra le parole anche affetti, emozioni, sentimenti, sia 
in forma esplicita, descrittiva, sia in forma implicita, in qualità di energia latente 
che muove prima il pensiero poi la mano di colui che scrive. In questo senso, 
la scrittura ha la possibilità di farsi specchio autentico del ganzer Mensch, anelan-
do a quella Gefühlspoetik istintiva, immediata e sincera che pervade gli Stürmer. 
Afferma Birgit Nübel:

Innerhalb der diarischen und (auto-)biographischen Kommunikationszusammen-
hänge läßt sich auf  der Grundlage der analysierten Textbeispiele für den Unter-
suchungszeitraum eine zunehmende «Subjektivierung» bzw. «Individualisierung» 
der Fragestellung: «Was ist der Mensch?» zu der Frage: «Wer bin ich?» feststellen. 
Es handelt sich hierbei um eine Verlagerung des theoretischen und methodo-
logischen Problems der Menschenbeobachtung, -erkenntnis und -bildung zu der 
Frage nach den Bedingungen und Möglichkeiten der Selbstbeobachtung, Selbst-
erkenntnis und Selbstdarstellung. Die methodologische Aporie des Menschenwis-
senschaftlers, nämlich zugleich Subjekt und Objekt der Selbstbeobachtung und 
-erkenntnis zu sein, wiederholt sich bei der Autobiographik im Spannungsfeld 
von «Wissenschaft» und «Kunst»: Das Verhältnis zwischen dem Subjekt der Aus-
sage und dem Subjekt des Ausgesagten setzt eine perspektivische Selbstdistanzie-
rung voraus und läßt sich als strukturelle Gleichzeitigkeit von Identität und Dif-
ferenz kennzeichnen. In dem Versuch, das eigene «Ich» und seine «Geschichte» 
zwischen Authentizität und Stilisierung, zwischen Unsagbarkeitstopos und tout dire 
im Medium der autobiographischen Vertextung als Einheit zu beglaubigen, zer-
fällt dieses in eine Vielzahl von Stimmen, die alle sagen: «Ich bin...»78.

77	  Cfr. Niggl, Geschichte der deutschen Autobiographie im 18. Jahrhundert, cit., pp. 113-114. 
78	  Nübel, op. cit., pp. 3-4 (corsivo mio). «All’interno dei contesti di comunicazione diaristica e 

(auto)biografica, sulla base degli esempi testuali analizzati per il periodo in esame, è dato di 
rilevare una crescente “soggettivazione” o “individualizzazione” della domanda: “che cos’è 
l’uomo?” rispetto alla domanda: “chi sono io?”. Si tratta di spostare il problema teorico e me-
todologico dell’osservazione, della conoscenza e dell’educazione umana sulla questione delle 
condizioni e delle possibilità dell’auto-osservazione, dell’auto-conoscenza e dell’auto-rappre-
sentazione. L’aporia metodologica dello scienziato dell’uomo, cioè l’essere insieme soggetto 

177Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



Anche secondo Nübel, nel momento della Spätauklärung avviene una rielabora-
zione e risignificazione delle tradizionali dicotomie che definivano l’ambito let-
terario. Il distanziamento che – sempre – si verifica nello scrivere, nel contesto 
della scrittura autobiografica di questo preciso momento storico-culturale non 
presuppone forzatamente un annullamento della componente di autenticità vei-
colata e perseguita da questo genere. Al contrario, come si legge nella citazione, 
autenticità e stilizzazione (termine utilizzato qui come sinonimo di “letterarietà”) 
iniziano a essere concepite come una potenziale unità con la quale poter inscri-
vere attraverso questo genere letterario l’unità della natura umana stessa.

A ben guardare, autenticità e stilizzazione sono i due elementi presenti nel 
concetto di Gefühlspoetik: la stilizzazione, la rielaborazione letteraria insita in ogni 
tipo di poetica, è la condizione necessaria affinché possa esprimersi il Gefühl, 
quell’emozionalità sottesa al processo di scrittura che, al contempo, conferisce 
al testo la componente di autenticità. Quello che si vuole dimostrare attraver-
so l’analisi testuale che si affronterà a breve, è che esiste una differenza tanto 
sottile quanto fondamentale tra espressione del sentimento e retorica del senti-
mento, Gefühlsausdruck e Gefühlsrhetorik. La componente dell’autenticità, allora, 
nella consapevolezza di questa contrapposizione, diventa uno strumento eu-
ristico con il quale ricercare nei testi il Gefühlsausdruck in mezzo ai fitti strati 
di Gefühlsrhetorik che, inevitabilmente, convive con la sua controparte79. Quello 
che avviene con lo Sturm und Drang, e in particolare con gli scritti di caratte-
re intimo e autobiografico, composti entro tale cornice culturale-letteraria, è 
che, proprio come autenticità e letterarietà/stilizzazione, anche espressione e 
retorica del sentimento tendono a congiungersi, convergendo verso un punto 
comune che Michael Titzmann chiama «Postulat der Natürlichkeit»80: postulato 
della naturalezza. Tale postulato si basa su un delicato equilibrio tra retorica e 
spontaneità, finzionalità e autenticità, letterarietà e immediatezza, e ancora tra 
Gefühlsausdruck e Gefühlsrhetorik, che lo Sturm und Drang riesce a creare e a mante-
nere, allontanandosi così da tutte le tradizioni precedenti e segnando una svolta 
verso la modernità:

e oggetto dell’auto-osservazione e dell’auto-conoscenza, si riproduce nell’autobiografia nella 
tensione tra “scienza” e “arte”: il rapporto tra il soggetto dell’enunciazione e il soggetto 
dell’enunciato presuppone una prospettiva di auto-distanziamento caratterizzabile come si-
multaneità strutturale di identità e differenza. Nel tentativo di legittimare nel medium del testo 
autobiografico il proprio “io” e la sua “storia” come un tutt’uno, tra autenticità e stilizzazione, 
tra il topos dell’ineffabilità e tout dire, questo si dissolve in una moltitudine di voci che dicono 
tutte: “io sono...”».  

79	  Cfr. Michael Titzmann, ›Empfindung‹ und ›Leidenschaft‹: Strukturen, Kontexte, Transformationen der 
Affektivität/Emotionalität in der deutschen Literatur in der 2. Hälfte des 18. Jahrhunderts, in Wolfgang 
Lukas und Claus-Michael Ort (hrsg.), Anthropologie der Goethezeit. Studien zur Literatur und 
Wissensgeschichte, De Gruyter, Berlin/Boston 2012, pp. 333-371, qui in particolare p. 347. 

80	  Ibidem. 

178 Per una poetica delle emozioni



Die neue Gefühlsstruktur verlangt auch einen neuen Gefühlsausdruck, da es sich 
als (zumindest scheinbar) unmittelbares, unreflektiertes, unkontrolliertes, undo-
mestiziertes, kurz: als »natürliches«, präsentieren muß, was bedeutet, daß sich die 
neue Rhetorik des Gefühls der Wahrnehmung als eben dieser entziehen muß. 
Diese verschleierte Gefühlsrhetorik manifestiert sich im SuD bekanntlich als ge-
zielte Verletzung pragmatischer und syntaktischer Sprachregeln und impliziert das 
Postulat, daß emotionaler Intensität verbale Intensität entsprechen müsse: Nicht 
nur der Gefühlsinhalt, sondern auch der Gefühlsausdruck tendiert also zur Ver-
letzung sozialer Regeln81.

In tale postulato della naturalezza, che richiama anche un nuovo modo di espri-
mere le emozioni attraverso l’atto della scrittura, risiede la tensione verso una 
espressione autentica del proprio Io entro la quale si dispiega, in forma letteraria, 
una parte costitutiva della Affektenlehre. 

In occasione di un Forschungskolloquium presso la Rheinische Friedrich-
Wilhelms-Universität di Bonn il 19 ottobre 202282, il professor Johannes 
Lehmann ha sollevato un dubbio, sotto forma di giocosa provocazione, che è 
maturato in un importante stimolo per meglio mettere a fuoco quanto sosten-
go. Tale provocazione venne così formulata: quell’autenticità che si vuole fare 
emergere nella Gefühlspoetik dei testi non è forse sempre un Phantasma, un’im-
magine illusoria che si vuole a tutti i costi vedere ma che infine rivela la natura 
di un’allucinazione?

Lo stesso Herder scriveva in Über die neuere Deutsche Litteratur:

Er soll Empfindungen ausdrücken: – Empfindungen durch eine gemalte Sprache in 
Büchern ist schwer, ja an sich unmöglich. Im Auge, im Antlitz, durch den Ton, 
durch die Zeichensprache des Körpers – so spricht die Empfindung eigentlich, und 
überläßt den todten Gedanken das Gebiet der todten Sprache. Nun, armer Dich-
ter! und du sollst deine Empfindungen auf  Blatt mahlen, sie durch einen Kanal 
schwarzen Safts hinströmen, du sollst schreiben, daß man es fühlt, und du sollst 
dem wahren Ausdrucke der Empfindung entsagen; du sollst nicht dein Papier mit 
Tränen benetzen, daß die Finte zerfließt, du sollst deine ganze lebendige Seele in 
todte Buchstaben hinmahlen, und parliren, statt auszudrücken83.

81	  Ivi, p. 366. «La nuova struttura del sentimento richiede anche una nuova espressione del 
sentimento, poiché esso deve presentarsi come (almeno apparentemente) immediato, non 
riflesso, non controllato, non addomesticato, in breve: come “naturale”, il che significa che la 
nuova retorica del sentimento deve eludere la percezione proprio come tale. Questa velata re-
torica del sentimento si manifesta nello Sturm und Drang come una deliberata violazione delle 
regole pragmatiche e sintattiche del linguaggio e implica il postulato che l’intensità emotiva 
debba corrispondere all’intensità verbale: non solo il contenuto emotivo, ma anche l’espres-
sione emotiva tende quindi alla violazione delle regole sociali». 

82	  Il Forschungskolloquium è stato svolto nel contesto di un soggiorno di ricerca presso lo Institut 
für Germanistik dell’Università di Bonn, svoltosi nei mesi di aprile, maggio e ottobre 2022.

83	  Herder, Über die neuere Deutsche Litteratur, in Herder frühe Schriften 1764-1772, cit., pp. 402-403. 
«Dover esprimere sensazioni: – sensazioni attraverso un linguaggio fondato sui libri è difficile, 

179Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



Esprimere le sensazioni, la propria Gefühlswelt in modo autentico appare an-
che per Herder impossibile. Dunque, la risposta più immediata allo stimolo del 
professor Lehmann, che contiene una domanda in qualche modo retorica, è 
senz’altro affermativa. Una autenticità pura, nella quale sensazioni, sentimenti, 
emozioni e pensieri fluiscono senza filtri dalla mente e dal corpo dell’autore alla 
pagina, senza alcun tipo di rielaborazione, costruzione, atto creativo – si ripensi 
al termine poiesis – è certamente un fantasma, un’entità immateriale che non 
esiste nella realtà. Tuttavia, quello che si vuole ricercare attraverso la reinter-
pretazione dell’antropologia stürmeriana non è una autenticità assoluta bensì, 
quantomeno, il tentativo da parte di alcuni autori e autrici di avvicinarsi a questa 
idea per mezzo della creazione di una poetica che non si basi principalmente su 
una Gefühlsrhetorik, ma che ponga invece questo elemento in equilibrio con un 
più spontaneo Gefühlsausdruck. Se il fantasma dell’autenticità non può mai essere 
afferrato, toccato con mano, può essere almeno scorto nel sottile spazio che 
intercorre tra quegli elementi che Pfotenhauer ha posto in tensione: «Spannung 
von Authentizität und Literarizität»84. Lo stesso Pfotenhauer anticipa con altre 
parole la provocazione lanciata dal professor Lehmann:

Die Frage wäre dabei, ob diese seine Textualität den »ganzen Menschen« als Illu-
sion erscheinen läßt, weil die Einheit von Sinnlichkeit und Vernunft, von Leib und 
Seele, von Bewußtem und Unbewußtem, nicht einfach zu finden, zu vergegen-
wärtigen oder aufzuklären ist, sondern sich das Disparate zum Zusammenhang 
des Lebens – fern aller Selbsttransparenz und Autonomie – nur nach vorgängig 
elaborierten Mustern, also heteronom ergibt; oder ob nicht gerade dieses Textu-
elle das eigentlich Produktive ist, die mythospoetische Kraft quasi, die es erlaubt, 
noch die entlegensten Dinge des Lebens prägnant werden zu lassen und als Gan-
zes zur Sprache und zur Existenz zu bringen85.

anzi impossibile di per sé. Nell’occhio, nel volto, attraverso il tono, attraverso il linguaggio 
dei segni del corpo – così la sensazione parla davvero, e lascia ai pensieri morti il dominio del 
linguaggio morto. Ora, povero poeta! e tu dovresti macinare le tue sensazioni sulla carta, farle 
scorrere attraverso un canale di nera linfa, dovresti scrivere perché si senta, e rinunciare alla 
vera espressione della sensazione; non dovresti bagnare la tua carta con le lacrime perché sva-
nisca il sotterfugio, dovresti macinare tutta la tua anima viva in lettere morte, e chiacchierare 
invece di esprimere».

84	  Pfotenhauer, Literarische Anthropologie, cit., p. 27. 
85	  Pfotenhauer, Einführung, in Schings, Der ganze Mensch, cit., pp. 558-559. «La domanda da 

porsi sarebbe, se questa sua testualità faccia apparire il “ganzer Mensch” come un’illusione, 
perché l’unità di sensualità e ragione, di corpo e anima, di conscio e inconscio non è facile da 
trovare, da rammentare o da chiarire. Piuttosto, rispetto alla coerenza della vita – lontana da 
ogni autotrasparenza e autonomia – il disparato si presenta solo secondo schemi preceden-
temente elaborati, cioè in modo eteronomo; o se non sia proprio questa testualità a essere 
effettivamente produttiva, il potere mitopoietico, per così dire, che permette anche alle cose 
più remote della vita di diventare concise e di essere ricondotte al linguaggio e all’esistenza nel 
loro insieme».

180 Per una poetica delle emozioni



Nelle ultime righe della citazione risiederebbe una possibile risposta alle que-
stioni messe in discussione, che può essere tuttora valida per controbattere al 
felice ossimoro “fantasma dell’autenticità”. Nel genere autobiografico l’auten-
ticità non è data a priori, come presupposto del genere letterario stesso, ma è 
piuttosto da ricercarsi nella materialità e matericità del testo, il textus che vuole 
portare verso l’esterno ciò che abita una Innenwelt altrimenti inaccessibile. La 
«mythospoetische Kraft»86 si fa allora strumento, mezzo fondamentale attraverso 
il quale poter dare una forma – in questo caso narrativa – all’universo degli 
affetti. In sintesi, la tensione sempre presente tra autenticità e letterarietà diviene 
forza produttiva, e i due poli di questa forza, come tutti gli elementi di segno 
opposto, si attraggono per dare vigore e nuova energia l’uno all’altro, riducendo 
dunque la Spannung, la tensione che li connota e fare sì che si possano scorgere 
i contorni del fantasma, ovvero di un’espressività autentica che, per riprendere 
Herder, sia Gefühlsausdruck invece di uno sterile agglomerato di parole e di ano-
dine formule retoriche.

Alla provocazione di Lehmann risponde inoltre in modo più deciso la pro-
spettiva di Albrecht Koschorke, il quale al tempo stesso replica pure alla pro-
vocazione anticipata da Herder. In Körperströme und Schriftverkehr, lo studioso 
definisce la scrittura «Medium der Wahrheit»87, mezzo della verità, affermando 
che nonostante la sua costitutiva, dichiarata e palese natura di medium – lontana 
da una fantomatica immediata autenticità – risulta capace di oltrepassare i limiti 
della corporeità per trasmettere quello che sembrerebbe solo un’illusione, ov-
vero il traffico dell’anima:  «Das Phantasma des Seelenverkehrs durchstößt die 
Vermitteltheit aller gesellschaftlichen Aktivitäten, indem es das Körperliche als 
Quelle der Kontingenz annihiliert»88. Sulla base di questo assunto, Koschorke 
propone una comunione possibile tra i concetti di autenticità e letterarietà, im-
mediatezza e retorica, capace di rispondere alla provocazione di Herder ripresa 
nella nostra contemporaneità dal professor Lehmann:

Jedenfalls setzte, [...] das Prinzip der Schriftlichkeit die Affektzirkulation und da-
mit die effektive Übermittlung von Botschaften überhaupt außer Kraft, böten 
sich nicht Wege, das rhetorische Defizit des Schriftverkehrs mir den genuinen 
Mitteln der Literatur selbst zu beheben. Die eine Möglichkeit bezieht sich auf  den 
Autor als ins Unsichtbare entrückte und von dorther sich suggestiv verlautbaren-
de Sprecherinstanz. Die andere Möglichkeit bezieht sich auf  den Seeleninhalt, 
den der Autor, mit Herders Worten, in die »todten Buchstaben« hineingelegt hat89.

86	  Ibidem. 
87	  Koschorke, Korperströme und Schriftverkehr, cit., p. 231. 
88	  Ibidem. «Il fantasma della circolazione dell’anima logora la natura mediata di tutte le attività 

sociali annientando l’elemento corporeo quale fonte di contingenza». 
89	  Ivi, pp. 306-307. «In ogni caso, [...] il principio della scrittura invaliderebbe la circolazione de-

gli affetti e quindi la trasmissione efficace dei messaggi in generale, se non ci fossero modi per 
rimediare al deficit retorico della comunicazione scritta con i mezzi genuini della letteratura. 

181Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



La chiave per scorgere il fantasma dell’autenticità, allora, risiede nel trovare tra 
le lettere “morte”, stampate sulla carta, la traccia del bìos, della vita dell’autore 
che utilizza il medium della scrittura per comunicare il contenuto della propria 
anima, dando così adito a una reale, autentica Affektzirkulation, una circolazione 
degli affetti che parte da parole solo apparentemente morte per giungere fino 
al lettore odierno.

In conclusione, benché l’autenticità pura sia sempre una meta illusoria, una 
parvenza, un Phantasma appunto, è possibile affermare e dimostrare testualmen-
te che c’è una corrispondenza diretta tra spontaneità del sentire e spontanei-
tà inerente all’atto della scrittura. Si considerino le seguenti parole di Günter 
Niggl come risposta alla provocazione sollevata dal professor Lehmann: «Die 
Spontaneität des Schreibens, im Prinzip abgepaust von der Spontaneität des 
gegenwärtigen Empfindens (das sich als eine alte, wiedererlebte Bewegtheit 
darbietet), sichert die absolute Authentizität [einer] Erzählung»90. Non è peral-
tro un caso che le succitate considerazioni compaiano nella cornice di una più 
ampia riflessione sull’autobiografia. Lo spazio autobiografico, come si è visto 
fin qui, si configura come un luogo privilegiato per mettere in luce testualmente il 
legame tra la spontaneità del Fühlen con la conseguente spontaneità grazie alla 
quale questo sentire viene reso parola attraverso l’atto di scrittura. Ecco dove 
risiede il concetto di autenticità legato al genere autobiografico.

Non è, in conclusione, una questione di assoluta verità, o di totale assenza 
di retorica: Gefühlsausdruck e Gefühlsrhetorik possono convivere stando in equi-
librio e perseguendo il medesimo obiettivo. Questo perché, come suggerisce 
Pfotenhauer, l’autobiografia intesa come genere specificatamente antropologi-
co non è mera trascrizione, ordinata e fedele, della vita o delle riflessioni in-
teriori di un individuo. Ma è piuttosto – e molto di più – uno strumento per 
modellare e dare forma a quell’individuo, per osservarlo e comprenderlo, per 
fare emergere ciò che avviene a livello della vita vissuta e sentita: gelebt91. Si legga 
allora in questa prospettiva quanto afferma Martina Wagner-Egelhaaf  in un più 
recente studio sul genere autobiografico:

Es bedeutet vielmehr, dass die autobiographischen Texte selbst in ihrem literarisch-
handwerklichen Gemachtsein auf  eine neue Weise ernst genommen werden, die es er-
laubt, die Äußerungsformen des autobiographischen Ichs in ihrer Rhetorizität zu beschreiben und die 
konstitutive sprachliche Verfasstheit von Individualität und Subjektivität wahrzunehmen. [...] Auto-
biographie heißt demzufolge nicht be-schriebenes, sondern ge-schriebenes Leben92.

Una possibilità si riferisce all’autore in quanto istanza parlante che si allontana nell’invisibile e 
di lì si fa conoscere esprimendosi in maniera suggestiva. L’altra possibilità si riferisce al conte-
nuto dell’anima che l’autore, secondo le parole di Herder, ha immesso nelle “lettere morte”». 

90	  Niggl, Die Autobiographie, cit., p. 210. «La spontaneità della scrittura, ricalcata in linea di prin-
cipio dalla spontaneità della sensazione del momento (la quale si presenta come un’antica 
commozione che viene rivissuta), garantisce l’assoluta autenticità [di una] narrazione». 

91	  Cfr. Pfotenhauer, Literarische Anthropologie, cit., p. 25. 
92	  Martina Wagner-Egelhaaf, Autobiographie, Metzler, Stuttgart 2005, pp. 16-17 (corsivo mio). 

«Significa piuttosto che gli stessi testi autobiografici, nella loro fattura letteraria-artigianale, 

182 Per una poetica delle emozioni



L’individualità e la soggettività prendono forma attraverso il processo di scrittura, 
il quale si fa specchio di una vita sempre in divenire, che si serve anche degli 
espedienti propri dei processi creativi – retorica compresa – per poter raggiun-
gere con consapevolezza quelle profondità della natura di ciascun individuo, 
dove risiede il cuore più intimo e vero di affetti e pensieri; profondità che, per 
essere percepite e indagate, necessitano di una meta-riflessione sul proprio io 
interiore. “Autenticità” non vuole corrispondere a “verità” in termini stretta-
mente fattuali. Si ricordi quanto affermato da Antonio Damasio: c’è sempre 
una cospicua e fondamentale componente di rielaborazione del Sé anche all’in-
terno della memoria autobiografica. Anzi, si può affermare che i contorni del 
Sé vengano tracciati proprio attraverso tale rielaborazione, che si realizza anche 
in quella capacità retorica, ampollosità, vacuità e competenza linguistica di cui 
parla Wagner-Egelhaaf. Afferma il neuroscienziato:

La nostra identità si dispiega nelle cortecce sensitive, per così dire. In ogni mo-
mento della nostra vita cosciente, un insieme costante di registrazioni dell’identità 
viene reso esplicito in modo tale da formare uno sfondo per la mente e da poter 
essere portato alla svelta in primo piano quando ve ne sia il bisogno. In alcune cir-
costanze, la gamma di registrazioni attivate può ampliarsi per coprire una maggior 
estensione della nostra storia personale e del futuro che prevediamo93. 

Il legame tra lo spazio autobiografico e gli affetti, la memoria, fa sì che tale 
spazio non sia mai costretto entro limiti assoluti e immutabili. Invece, come 
afferma Stefano Ballerio a seguito dell’analisi della Vita di Alfieri in un’ottica 
neuroscientifica, «la memoria autobiografica palesa […] la sua azione ricostrut-
tiva sotto l’apparenza della riproduzione del tempo passato»94.

Dopo questa riflessione sul fantasma dell’autenticità e sulla particolare capa-
cità del genere autobiografico di raccogliere al suo interno l’evolversi affettivo 
e cognitivo di colui che scrive, si comprende meglio anche il titolo dell’auto-
biografia di Goethe, Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit. “Poesia” e “veri-
tà” convivono all’interno dello stesso racconto, che riporta il susseguirsi degli 
eventi, degli incontri e dei pensieri della vita dell’autore rielaborati dopo anni, 
rivisti dunque da lontano, aggiungendo in sostanza quello strato di retorica e 
rielaborazione letteraria che si posa con delicatezza sulla realtà dei fatti vissuti. 
In una lettera dell’11 gennaio 1830 al re Ludwig I di Baviera, Goethe spiega il 
titolo della sua opera: 

Was den freylich einigermaßen paradoxen Titel der Vertraulichkeiten aus meinem 
Leben Wahrheit und Dichtung betrifft, so ward derselbige durch die Erfahrung 

vengono presi sul serio in un modo nuovo che consente di descrivere le forme di espressione dell’io 
autobiografico nella loro retoricità e di percepire la condizione linguistica costitutiva, dunque costruita per 
iscritto, dell’individualità e della soggettività. [...] Autobiografia, quindi, non significa vita de-scritta, 
bensì scritta». 

93	  Damasio, Emozione e coscienza, cit., p. 271. 
94	  Ballerio, Neuroscienze e teoria letteraria. II, cit., p. 226. 

183Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



veranlaßt, daß das Publicum immer an der Wahrhaftigkeit solcher biographischen 
Versuche einigen Zweifel hege. Diesem zu begegnen, bekannte ich mich zu einer 
Art von Fiction, gewissermaßen ohne Noth, durch einen gewissen Widerspruchs-
Geist getrieben, denn es war mein erstestes Bestreben das eigentliches Grund-
wahre, das, insofern ich es einsah, in meinem Leben obgewaltet hatte, möglichst 
darzustellen und auszudrücken. Wenn aber ein solches in späteren Jahren nicht 
möglich ist, ohne die Rückerinnerung und also die Einbildungskraft wirken zu 
lassen, und man also immer in den Fall kommt gewissermaßen das dichterische 
Vermögen auszuüben, so ist es klar daß man mehr die Resultate und, wie wir uns 
das Vergangene jetzt denken, als die Einzelnheiten, wie sie sich damals ereigne-
ten, aufstellen und hervorheben werde. Bringt ja selbst die gemeinste Chronik 
nothwendig etwas von dem Geiste der Zeit mit, in der sie geschrieben wurde95.

Poesia e verità si intessono nella medesima opera, che peraltro, proprio per 
questa capacità intrinseca al genere autobiografico di rendere universale il par-
ticolare e di estrapolarlo da un preciso contesto storico-culturale, diviene un 
chiaro esempio di attenta, e tuttora valida, indagine introspettiva di respiro an-
tropologico. Scrive Goethe a Eckermann il 30 marzo 1831: 

Es sind lauter Resultate meines Lebens, [...] und die erzählten einzelnen Fakta die-
nen bloß, um eine allgemeine Beobachtung, eine höhere Wahrheit zu bestätigen. 
[...] Ich dächte, [...] es steckten darin einige Symbole des Menschenlebens. Ich 
nannte das Buch ›Wahrheit und Dichtung‹, weil es sich durch höhere Tendenzen 
aus der Region einer niedern Realität erhebt96.

95	  Goethe an den König Ludwig I. von Bayern (11. Januar 1830), in Goethes Werke [Weimarer 
Ausgabe in 133 Bänden], hrsg. im Auftrag der Großherzogin Sophie von Sachsen, Hermann 
Böhlau, Weimar 1887-1919, IV. Abteilung, Goethes Briefe, Bd. 46, p. 196, trad. it. a cura di 
Enrico Ganni, in Goethe, Poesia e verità, cit., p. XXIV: «Quanto a Verità e poesia, il titolo in un 
certo senso paradossale delle confessioni sulla mia vita è stato determinato dalla consapevo-
lezza che il pubblico solleva sempre qualche dubbio dinnanzi alla veridicità di simili tentativi 
biografici. Per ovviare questo stato di cose, ho deciso, senza esserne costretto, più che altro 
indotto da un certo spirito di contraddizione, a favore di una sorta di finzione, in quanto il 
mio obiettivo principale era quello di descrivere ed esprimere la verità profonda che, nella 
misura in cui la comprendevo, aveva dominato la mia vita. Ma se farlo, a distanza di anni, è 
impossibile senza il ricorso alla memoria e quindi all’immaginazione, se cioè si finisce sempre 
in un certo senso per esercitare la facoltà poetica, allora è chiaro che esporrò e metterò in 
primo piano i risultati e il modo in cui oggi pensiamo al passato più che i singoli fatti e il modo 
in cui si sono svolti all’epoca. Persino la cronaca più semplice porta sempre necessariamente 
con sé qualcosa dello spirito del tempo in cui è redatta». 

96	  Goethe a Eckermann (30 marzo 1831), https://www.projekt-gutenberg.org/eckerman/ge-
sprche/gsp2109.html (ultimo accesso 22 maggio 2025), trad. it. in Poesia e verità, cit., p. XXV: 
«Ho esposto soltanto i risultati cui sono giunto nella mia vita […] e i singoli avvenimenti che 
racconto servono solo a confermare un’osservazione di carattere generale, una verità supe-
riore […] Potrei dire […] che nel mio libro sono contenuti alcuni simboli della vita umana. 
Ho intitolato il libro Poesia e verità perché, tendendo verso l’alto, si innalza oltre le regioni della 
realtà materiale».  

184 Per una poetica delle emozioni

https://www.projekt-gutenberg.org/eckerman/gesprche/gsp2109.html
https://www.projekt-gutenberg.org/eckerman/gesprche/gsp2109.html


La figura del ganzer Mensch, consegnata alle pagine che ripercorrono l’itinerario 
di un individuo in fieri tra Innenwelt e Außenwelt, si delinea in maniera sempre più 
netta e definita.

Possiamo con ciò considerare chiuso il cerchio della riflessione intorno al 
genere autobiografico, che si rivela allora un luogo privilegiato per osservare i 
presupposti dei processi di creazione e di ricezione di un testo quale condensato 
di emozioni, di tutto quel Gefühl che, come ci ricorda Faust, è ciò che ogni essere 
umano custodisce nel proprio intimo più autentico: «Gefühl ist Alles»97. Lo stes-
so Johannes Lehmann, autore della provocazione-stimolo sul “fantasma dell’au-
tenticità”, afferma che i sentimenti non sono solo concetti astratti, per il fatto 
che si lasciano rintracciare nelle narrazioni98. Tra queste, proprio il genere della 
scrittura intima e autobiografica offre uno sguardo attento sul mondo affettivo 
soggettivo dell’autore che, in qualità di esempio universale e sovrastorico, può 
parlare ai lettori di ogni tempo, anche oggi in un’innovativa prospettiva transdi-
sciplinare. La poetica, quella componente creativa e rielaborativa che, come si è 
visto, pervade il Sé autobiografico da un punto di vista letterario e neuroscienti-
fico, è l’ingrediente fondamentale per rendere un racconto universale, specchio 
di un’idea antropologica. Si legge in Ein Wort für junge Dichter (Una parola per i 
giovani poeti), sorta di testamento letterario che Goethe scrive per quei giovani 
autori suoi contemporanei che, attraverso il movimento dello Sturm und Drang, 
si prefiggono di liberare il proprio Ich e di dare voce all’intimo e all’individuale 
infondendovi, al contempo, un significato universale:

Sie sind an mir gewahr geworden, daß, wie der Mensch von innen heraus leben, 
der Künstler von innen heraus wirken müsse, indem er, gebärde er sich, wie er 
will, immer nur sein Individuum zutage fördern wird.
Geht er dabei frisch und froh zu Werke, so manifestiert er gewiß den Wert seines 
Lebens, die Hoheit oder Anmut, vielleicht auch die anmutige Hoheit, die ihm von 
der Natur verliehen war. [...] 
Poetischer Gehalt aber ist Gehalt des eigenen Lebens; den kann uns niemand 
geben, vielleicht verdüstern, aber nicht verkümmern. […] 
Man halte sich ans fortschreitende Leben und prüfe sich bei Gelegenheiten; denn 
da beweist sich’s im Augenblick, ob wir lebendig sind, und bei späterer Betrach-
tung, ob wir lebendig waren99.

97	  Goethe, Faust I, cit., v. 3456. 
98	  Cfr. Lehmann, Geschichte der Gefühle, cit., p. 152. 
99	  Goethe, Ein Wort für junge Dichter, in Berliner Ausgabe, Kunsttheoretische Schriften und Übersetzungen, 

Band 17, Berlin 1960, ff., trad. it. in Poesia e verità, cit., p. XXI: «Il mio esempio ha mostrato 
che, come l’uomo deve vivere all’esterno a partire dalla propria interiorità, così anche l’artista 
deve agire verso l’esterno a partire da essa, in quanto egli, qualunque cosa faccia, non farà che 
portare in superficie la propria individualità. Se opera con spontaneità manifesta senza dub-
bio il valore della propria vita, la grandezza o la grazia, forse persino l’aggraziata grandezza 
che gli è stata donata dalla natura […]. Il contenuto poetico profondo, però, è il contenuto 
profondo della sua stessa vita; nessuno può darcelo, può essere oscurato, ma non cancellato 

185Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



5.2. Il corpus di analisi
Tenendo presente quanto sostiene Albrecht Koschorke in Körperströme und 
Schriftverkehr, si vuole dimostrare come la scrittura in prosa di carattere autobio-
grafico rappresenti una cornice letteraria entro la quale poter scorgere al meglio 
i processi cognitivi e soprattutto affettivi che muovono l’atto creativo della scrit-
tura. I testi del corpus sono in questo senso definibili come «Herzensschriften»100, 
scritti del cuore, poiché, se osservati dalla prospettiva neuroscientifica presenta-
ta, essi racchiudono le tracce dei pensieri, delle emozioni e delle sensazioni che 
muovono e guidano il cuore dell’autore, quell’organo al centro del commercium 
mentis et corporis presentato da Albrecht von Haller come l’organo più sensibile 
e eccitabile. Sulla base di questo assunto, si intende dimostrare come in questa 
precisa tipologia testuale emerga nella maniera più evidente e perspicua una 
Gefühlspoetik atta a divenire parte integrante di una più vasta e trasversale teoria 
degli affetti. Per riprendere ora le fila della riflessione sul concetto di “autenti-
cità”, si può affermare come in questa tipologia di scritture emerga una poetica 
quanto più aderente possibile alla soggettività dell’autore, dunque lontana da 
complessi artifici stilistici, retorici e finzionali, come può più facilmente acca-
dere nel genere lirico o drammatico. Proprio per questo, una certa poetica dell’au-
tenticità può essere ricercata e indagata in condizioni ottimali proprio nel genere 
della scrittura intima e autobiografica in prosa, dove si può riscontrare un primo 
livello di “narrativizzazione” di pensieri e affetti e dove l’Io autoriale coincide 
– almeno formalmente – con l’Io del racconto. Se, come suggeriva il professor 
Lehmann, anche l’autenticità così intesa rimane sempre un “fantasma”, si può 
forse tuttavia affermare che nella poetica degli Stürmer e dei loro diretti prede-
cessori e ispiratori, veicolata soprattutto dalle cosiddette Herzensschriften, emerga 
una forte volontà di esprimere la totalità di mente e corpo, di emozioni e pen-
siero attraverso la scrittura, avvicinandosi quantomeno a intravvedere quel “fan-
tasma”. Questo soprattutto grazie alla schietta e verace vena creativa degli autori 
indagati, che si lega a una profonda consapevolezza riguardo alla complessità e 
interdipendenza di tutte le diverse dimensioni della natura umana. 

Sulla base di queste premesse, sono state individuate quattro diverse catego-
rie testuali, sulle quali concentrare l’analisi dei testi stessi. Tali categorie si basa-
no ancora sulla definizione composita di spazio autobiografico di Lejeune, insieme 
all’interpretazione strettamente neuroscientifica che Damasio dà ai concetti di 
Sé autobiografico e di memoria autobiografica. In particolare, Lejeune afferma 
che le condizioni che soddisfano la definizione di “autobiografia” – che sono 
innanzitutto la forma in prosa del racconto, la centralità della vita individuale 

[…]. Attenersi alla vita che procede e mettersi alla prova all’occasione; perché così facendo 
nell’immediato comprendiamo se siamo vivi, e, in futuro, se lo siamo stati». 

100	 Davide Giurato, Zärtliche Liebe und Affektpolitik im Zeitalter der Empfindsamkeit, in Handbuch 
Literatur & Emotionen, cit., p. 339. 

186 Per una poetica delle emozioni



come oggetto del racconto, l’identità tra autore e narratore e una certa visione 
retrospettiva di tale racconto – possono essere anche in parte soddisfatte dai 
suoi sottogeneri, ovvero dalle memorie, dalla biografia, dal romanzo personale, 
dal poema autobiografico, dal diario intimo, dall’autoritratto o saggio101. Sulla 
base di questa interpretazione di genere autobiografico, inteso in senso lato in-
cludendo tutta la «scrittura intima»102 che sempre Lejeune definisce come tutta 
la letteratura «in cui l’autore assume il suo “io”»103, si è scelto di suddividere i 
testi del corpus nelle seguenti categorie:

a. Lettere e scambi epistolari
Nel contesto dell’antropologia letteraria tedesca del secolo XVIII, la forma co-
municativa della lettera gioca un ruolo fondamentale. Questo perché, innan-
zitutto, la lettera si configura come «Seelenspiegel»104, specchio dell’anima di chi 
scrive che, proprio attraverso il medium della lettera, vuole comunicare i propri 
moti interiori, costituiti da pensieri, riflessioni, affetti105. Scrive Norbert Miller: 

Anhand der Entwicklung des Briefs als persönliches und literarisches Dokument 
im einzelnen [läßt sich] zeigen, wie von Generation zu Generation das Ausmaß 
an Selbstoffenbarung auch des intimsten Gefühls in den Briefen wächst, wie die 
Schreiber immer rückhaltloser die Regungen ihres Herzens festhalten und vor 
dem Adressaten zergliedern, wie der Wortschatz und das stilistische Arsenal, um 
Gefühle auszudrücken, versagiler und geläufiger werden, wie darum auch die Nu-
ancen mehr und mehr übersteigert und prellfarbiger werden106.

La scrittura epistolare, da sempre ma in particolare in questo preciso momento 
storico-culturale, diviene un mezzo attraverso cui comunicare liberamente la 
propria interiorità, restando entro i confini della sfera privata, ma al contempo 
facendosi carico, spesso con estrema precisione e sensibilità, anche di tutto ciò 

101	 Cfr. Lejeune, op. cit., pp. 12-13. 
102	 Ivi, p. 194. 
103	 Ibidem.
104	 Alexander Košenina, Brief  und literarische Anthropologie in der Spätaufklärung, in M.I. Matthews-

Schlinzig, J. Schuster, G. Steinbrink und J. Strobel (hrsg.), Handbuch Brief, De Gruyter, Berlin/
Boston 2020, pp. 926-933, qui p. 932. 

105	 Cfr. Norbert Miller, “Der Empfindsame Erzähler”. Untersuchungen an Romananfänger des 18. 
Jahrhunderts, Hanser, München 1968, p. 190: «Bekenntnis und Indiskretion, Empfindung und 
vorgespieltes Gefühl suchen und finden im Brief  ihre Sprache – und ihre Legitimation als 
artificium», ovvero «Confessione e indiscrezione, sentimento e finto sentimento cercano e 
trovano nella lettera la loro lingua – e la loro legittimazione come artificium». 

106	 Ivi, p. 191. «Sulla base dello sviluppo della lettera come documento personale e letterario, si 
evince nel dettaglio come, nelle lettere, la portata dell’auto-rivelazione anche dei sentimenti 
più intimi cresca di generazione in generazione, come gli scrittori registrino le emozioni del 
loro cuore senza più riserve e le sviscerino davanti al destinatario, come il vocabolario e l’arse-
nale stilistico per esprimere i sentimenti diventino più versatili e comuni, e come le sfumature 
diventino quindi sempre più esagerate e livide». 

187Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



che avviene nella sfera pubblica, registrandone anzi anche i più lievi e sottili 
cambiamenti107. Si legge in Dichtung und Wahrheit: 

Wie nahe ein [...] Gespräch im Geiste mit dem Briefwechsel verwandt sei, ist klar 
genug, nur daß man hier ein hergebrachtes Vertrauen erwidert sieht, und dort ein 
neues, immer wechselndes, unerwidertes sich selbst zu schaffen weiß. Als daher 
jener Überdruß zu schildern war, mit welchem die Menschen, ohne durch Not 
gedrungen zu sein, das Leben empfinden, mußte der Verfasser sogleich darauf  
fallen, seine Gesinnung in Briefen darzustellen108. 

Inoltre, nella prospettiva di una visione incarnata del processo di scrittura pro-
prio di una interpretazione neuroermeneutica del testo letterario, le lettere ac-
quisiscono un ruolo particolarmente importante. All’interno della riflessione 
intorno alla possibilità di trasportare nei media, dunque nel contesto del secolo 
XVIII soprattutto nella scrittura, gli affetti e i pensieri che attraversano come 
una corrente – Strom – il corpo e la mente, Albrecht Koschorke afferma che 
«Immer wieder umspielen die Briefwechsel quälend-lustvoll den Übergang oder 
die Grenze zwischen Körper und Schrift»109. Lettere e scambi epistolari si collo-
cano intorno a quel confine tra corpo e scrittura, simulandone il superamento o 
ammettendo l’impossibilità di superarlo. Si legge in Körperströme und Schriftverkehr: 

In welchem Umfang auch empfindsames Schreiben sich als ein Strömen und Zu-
sammenfließen gebärdet, das mitunter orgiastische Züge annimmt, es transpor-
tiert spirituelle Substanzen, und die Seelenverschmelzung, die der Briefverkehr 
induziert, ist nicht nur ein minderer Ersatz, sondern steht in erklärter Konkur-
renz zu physischer Interaktion. Die einschlägigen Briefwechsel wären voll von 
Doppeldeutigkeiten, wenn nicht die Verfasser das Funktionieren der Körper-See-
le-Metonymien, die sich an die Schreiber-Schrift-Metonymie heften, als selbstver-
ständlich voraussetzen könnten110.

107	  Cfr. Reinhard M.G. Nickisch, Brief, Bd. 260, Metzler, Stuttgart 1991, qui in particolare p. 100. 
108	  Goethe, Dichtung und Wahrheit, cit., p. 619. «È del tutto evidente quanto un […] dialogo men-

tale sia affine allo scambio epistolare, con la differenza che mentre in questo viene ricambiata 
una fiducia preesistente, nell’altro si tratta di crearne una del tutto nuova, sempre mutevole 
e non ricambiata. Quando dunque arrivò il momento di descrivere quel tedio che, senza es-
servi indotti dal bisogno, gli esseri umani provano per la vita, all’autore venne subito l’idea di 
esporre il suo stato d’animo in forma epistolare», p. 457. 

109	 Koschorke, Körperströme und Schriftverkehr, cit., p. 211. «A più riprese gli scambi epistolari 
lambiscono il varco o il confine tra corpo e scrittura in maniera dolorosamente voluttuosa». 

110	 Ivi, p. 213. «Per quanto la scrittura sentimentale si comporti come un fluire e un confluire, 
che assume talvolta caratteristiche orgiastiche, essa trasporta sostanze spirituali e la fusione 
tra anime, che lo scambio epistolare induce, non è solo un surrogato inferiore, bensì è in 
dichiarata competizione con l’interazione fisica. I relativi scambi epistolari sarebbero pieni di 
ambiguità, se gli scrittori non potessero dare per scontato il funzionamento delle metonimie 
corpo-anima imbastite sulla metonimia scrittore-scritto». 

188 Per una poetica delle emozioni



Alla base della scrittura epistolare c’è la volontà da parte di colui che scrive di 
trasmettere e comunicare la “circolazione” (Verkehr) di emozioni, sensazioni, 
sentimenti e pensieri nel modo quanto più immediato – nel senso di non-me-
diato – e autentico possibile. Ecco perché l’azione dello scrivere, nelle lettere in 
particolare, sostituisce o cerca almeno di sostituire l’interazione fisica. Quello 
che addirittura si aggiunge a quest’ultima è uno spazio temporale – quello del 
momento della scrittura – nel quale gli affetti che vogliono essere messi sulla 
pagina bianca possono essere assorbiti nella riflessione che l’autore deve com-
piere prima e durante l’azione stessa dello scrivere. Le lettere sono per questa 
ragione uno specchio non solo di quanto avviene nel corpo dell’autore a livello 
affettivo, ma anche del suo pensiero, della sua mente, restituendo un’immagi-
ne consapevole della sua interiorità, come fossero la fotografia di un preciso 
momento biografico. Nella scrittura epistolare si riversano sia le emozioni e i 
sentimenti dell’autore, sia una riflessione sugli stessi, diventando così fonti pre-
ziose da includere in una considerazione antropologica e letteraria intorno alla 
Affektenlehre. Scrive Herder all’amata Karoline Flachsland: «Wie freue ich mich 
darauf, in Ihren Briefen den Strom Ihres Herzens zu sehen»111.

Nella scrittura epistolare si cerca in particolare di simulare la vicinanza fisica, 
di trasmettere al destinatario quanto scorre nel corpo e nella mente come se non 
ci fosse di mezzo il medium della lettera stessa, come se non ci fosse una distanza 
spazio-temporale che divide – anche criticamente – ciò che è sentito (gefühlt) e 
pensato per essere scritto con le parole che, in un altro momento e in un altro 
luogo, vengono lette e recepite. Tuttavia, la lettera cerca di dare l’illusione – ecco 
che torna il Phantasma – che questa distanza non ci sia, ovvero di dare l’impres-
sione di una vicinanza emotiva tra autore e lettore che sappia colmare la distan-
za fisica112. Se nel XVIII secolo le persone iniziano a essere fisicamente e psi-
chicamente sempre più interconnesse, le lettere tendono a seguire quest’onda, 
aggiungendo anche a livello comunicativo il tentativo di ricreare una vicinanza 
emotiva: «Es wurde oben schon angedeutet, wie die klassischen Briefleser des 
18. Jahrhunderts die Formel vom Brief  als Gespra ̈ch in ein Ensemble von phan-
tasmatischen Handlungen u ̈bersetzten und sich infolgedessen beim Lesen von 
der Na ̈he des Verfassers umschwebt fühlen konnten»113. In sintesi, nelle lettere 
si crea quella che Koschorke chiama «mediale[] Immediation»114, una sensazione di 
immediatezza creata dal medium stesso. Benché ciò possa essere considerato una 

111	 Herder an Karoline (23.4.1771), in Briefwechsel I, 176, in Koschorke, Körperströme, cit., p. 214. 
«Quale gioia all’idea di vedere la corrente del Vostro cuore nelle Vostre lettere». 

112	 Cfr. Robert Vellusig, Literarische Anthropologie und Brief, in Handbuch Brief, cit., pp. 203-221, qui 
in particolare p. 205. 

113	 Koschorke, Körperströme und Schriftverkehr, cit., p. 206. «Si è già detto sopra come i classici 
lettori di lettere nel XVIII secolo traducessero la formula della lettera come conversazione 
in un insieme di azioni fantasmatiche e, di conseguenza, potessero sentirsi circondati dalla 
vicinanza dell’autore durante la lettura». 

114	 Ivi, p. 231. 

189Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



sorta di paradosso, in una prospettiva neuroermeneutica acquisisce invece parti-
colare rilevanza, perché questo tipo di scrittura porta ad attribuire alla vicinanza, 
anche se illusoria, un valore emotivo ed emozionale: «Die institutionelle Entlastung 
von Nähe macht Nähe ab emotionalen Wert auslebbar»115. C’è una corrispondenza tra 
l’immediatezza del sentire interiore e l’immediatezza (comunque mediata) dell’a-
zione dello scrivere: 

Je mehr dagegen von diesem Innern die Rede ist, desto «flüssiger» und unmittel-
barer gestaltet sich der schriftliche Akt. Oder umgekehrt formuliert: Strömen in-
duziert Seele. «Ich setze mich auch sogleich hin meine Empfindungen durch die 
Feder ausfließen zu lassen», schreibt Ramler an Gleim. Und nicht nur einzelne 
Empfindungen, der Seeleninhalt als ganzer ergießt sich im schriftlichen Akt116.

Questo è particolarmente vero per quanto concerne la scrittura epistolare, dove 
sulla pagina viene riprodotta l’interiorità dell’autore simulando una completa 
vicinanza fisica ed emotiva. Scrive Herder a Karoline Flachsland: «Ich habe Ihre 
Briefe, Ihre süße, empfindsame, zarte Briefe durchgelesen, wo sonst in jeder 
Zeile Ihre Seele sich ausgoß»117.

Nelle missive si assiste a un contrarsi di quello spazio critico tra autore e 
testo, ovvero il diminuire di quella distanza che, benché irriducibile, se almeno 
ridotta, permette di indagare i processi affettivi cointessuti e intrecciati con le 
caratteristiche testuali e stilistiche che materialmente incontriamo nella pagina. 
Osserva Robert Vellusig: 

Die Briefforschung hat bislang kein begriffliches Sensorium entwickelt, das geeig-
net wäre, die “innere Haltung” (Zutt 1963) zu erfassen, die in der Artikulations-
bewegung des Schreibens sinnfällig wird. In der Briefforschung wird sie primär 
unter dem Aspekt des Gefühlsausdrucks oder der “Affektästhetik” (Fürholzer 
und Mevissen 2017) diskutiert. Das ist eine dem emotional turn der Kulturwissen-
schaften geschuldete Einschränkung des Sachverhalts, der hier zur Diskussion 
steht118.

115	 Ivi, p. 235. «Lo sgravio istituzionale della vicinanza permette di vivere appieno la vicinanza 
come valore emotivo». 

116	 Ivi, p. 217. «Più […] si parla di questa interiorità più l’atto scritto diventa “fluido” e immedia-
to. O per dirla al contrario: il fluire induce l’anima. “Mi metto anche subito seduto per lasciare 
che le mie sensazioni fluiscano attraverso la penna”, scrive Ramler a Gleim. E non solo le 
singole sensazioni, ma anche il contenuto dell’anima nel suo complesso si riversa nell’atto 
scritto». 

117	 Herder an Karoline Flachsland (4.10.1770), in Briefwechsel, cit., I, 81, in ibidem. «Ho letto da 
cima a fondo le Vostre lettere, le Vostre dolci, sensibili, tenere lettere, in cui un tempo la 
Vostra anima si riversava in ogni riga». 

118	 Vellusig, op. cit., p. 214. «Gli studi sulla scrittura epistolare finora non hanno sviluppato un 
sensorio concettuale adatto a cogliere l’“atteggiamento interiore” (Zutt 1963) che diventa 
percettibile nel movimento di articolazione della scrittura. Negli studi sulla scrittura epistola-
re, questo viene discusso principalmente sotto l’aspetto dell’espressione emotiva o “estetica 

190 Per una poetica delle emozioni



È tuttavia importante non dimenticarsi mai dell’esistenza di questa distanza. 
Anche se minima, essa è fondamentale per fare sì che un testo sia da considerarsi 
un oggetto letterario, ovvero per fare sì che ci sia quello spazio critico che ci 
permette ancora oggi di rileggere in una chiave innovativa testi della fine del 
secolo XVIII. Benché l’Io autoriale, ricolmo di pensieri e affetti, si riversi con 
immediatezza nella lettera, non dobbiamo dimenticare che quella immediatezza 
è, come sostiene Koschorke, pur sempre “mediata”. Nel considerare la funzione 
degli epistolari quale espressione dell’interiorità, dobbiamo innanzitutto 
ricordare che, soprattutto in questo momento storico-culturale, proprio la 
scrittura epistolare si cala all’interno di una tradizione regolata e controllata, 
come si evince soprattutto dallo scritto canonico di Christian Fürchtegott 
Gellert Gedanken von einem guten deutschen Briefe, an den Herrn F. H. v. W. Nel 1742 
troviamo qui esposte le linee guida per stilare «una lettera tedesca ben fatta»; qui 
vengono enunciate e definite quelle regole che pertengono al gusto e all’estetica 
dell’epoca119. Questa chiara e dichiarata impostazione retorica non contraddice 
la funzione di mediare gli affetti di cui si fa carico la scrittura epistolare; anzi, 
la convivenza di retorica e spontaneità, regole stilistiche e immediatezza è da 
ricondurre al più ampio discorso sull’autenticità affrontato sopra, dove l’op-
posizione dicotomica tra tali aspetti viene risolta e, in qualche modo, superata. 

Scrive Herder in Entwurf einiger Abhandlungen von Herzen (1773): 

Man sieht, wie sie gearbeitet haben, die Empfindung just so auszudrücken, wie 
sie in ihrem Herzen war. [...] Man muß den Gedanken auffangen, nicht wie er auf  
dem Pappier steht, sondern wie er dastehen würde, wann ihn das Herz ohne Hülf-
fe der Sprache hätte ausdrücken können: just so, wie Lessing sagt, daß sich der 
Mahler ein Ideal der Schönheit von einem schönen Gesichte abstrahiren muß, in-
dem er den Abfall abrechnet, den der widerstrebende Stoff  unvermeidlich mach-
te. Alsdann werden wir zwar einsehen, daß der Ausdruck der Empfindung selbst 
nicht ganz gemäß ist: aber wir werden die Empfindung desto mehr fühlen und 
uns überreden, daß sie unaussprechlich war120.

degli affetti” (Fürholzer e Mevissen 2017). Si tratta di una limitazione della questione qui 
discussa, dovuta allo Emotional Turn degli studi culturali». 

119	 Cfr. C.F. Gellert, Briefe, nebst einer praktischen Abhandlung von dem guten Geschmacke in Briefen, 
Wendler, Leipzig 1751, visualizzabile in versione digitale: https://www.digitale-sammlungen.
de/de/view/bsb10404555?page=3 (ultimo accesso 22 maggio 2025). 

120	 Herder, Entwurf  einiger Abhandlungen von Herzen (1773), in Koschorke, Körperströme, cit., p. 222. 
«Si può vedere come si siano impegnati per esprimere il sentimento proprio come era nel loro 
cuore. [...] Bisogna cogliere il pensiero non com’è sulla carta, ma come starebbe là, se il cuore 
fosse stato in grado di esprimerlo senza l’aiuto del linguaggio: proprio come Lessing dice che 
il pittore deve astrarre un ideale di bellezza da un bel volto sottraendo lo scarto che la materia, 
che resiste, rendeva inevitabile. Allora ci accorgeremo che l’espressione non è del tutto in li-
nea con la sensazione stessa, ma sentiremo ancora di più quella sensazione e ci convinceremo 
che era inesprimibile». 

191Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica

https://www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb10404555?page=3
https://www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb10404555?page=3


In questo senso, la parola si fa mediatrice del Gefühl, cercando di riprodurlo 
nel modo più fedele possibile anche nella pagina scritta per trasmetterlo al de-
stinatario e da questi farlo recepire empaticamente. La lettera diviene così un 
surrogato della presenza fisica e dell’interazione tra due soggetti che comu-
nicano, cercando di trasmettere tutto ciò che la presenza dell’altro comporta: 
vicinanza corporea, emotiva, cognitiva. Le lettere vicariano una persona assente 
rendendola presente in un certo modo, mediante l’atto linguistico-comunicativo e 
letterario che producono. Le missive si fanno presenza spirituale della persona 
che sta dietro alle parole scritte: ne rappresentano – attraverso la grafia, il conte-
nuto, lo stile, in generale attraverso la loro testualità – l’analogo fisiognomico121. 
La scrittura diviene in questo senso un atto di liberazione, in linea con i presup-
posti del movimento stürmeriano: l’interiorità dell’autore si vuole venga vista 
anche dall’esterno come se fosse “nuda”. Koschorke parla di «nackte Wahrheit der 
Schrift»122, la nuda verità della scrittura. Allo stesso modo, benché con parole di-
verse, nel 1777 Samuel Johnson scrive che «In a man’s letters you know, Madam, 
his soul lies naked, his letters are only the mirrour of  his breast, whatever passes 
within him is shown undisguised in its natural process»123.

Sulla base di tali definizioni e di una visione della lettera «als Spiegel des in-
neren Menschen»124, specchio dell’interiorità umana, e sempre tenendo a mente 
lo scopo principale di fare emergere una poetica delle emozioni (Gefühlspoetik) 
da tali scritti, si analizzeranno alcune lettere e scambi epistolari del periodo tra 
il 1750 e il 1785, dunque includendo lo Sturm und Drang e guardando anche 
alla sua fase preparatoria e a quella subito successiva. Verranno analizzate in 
particolare lettere scelte dal fitto scambio epistolare tra Sophie Gutermann (poi 
von La Roche) e Christoph Martin Wieland, nelle quali è dato rilevare espliciti 
sentimenti e pensieri di amore, di amicizia, di stima come pure un reciproco 
bisogno di scambiare idee. Inoltre si analizzeranno alcune lettere che Herder 
invia alla amata Karoline Flachsland, anch’esse definibili come lettere d’amore. 
Superando questa prima definizione immediata, e in qualche modo superficiale, 
si può individuare in esse l’immagine del ganzer Mensch che Herder prepara e 
elabora. Le sue lettere esplicitano il rapporto di interdipendenza e codetermina-
zione tra il pensare e il sentire, tra Körper, Herz e Geist. Infine verranno analizzate 
alcune lettere scelte dal grande corpus epistolare tra Schiller e Körner, dove emo-
zioni e scrittura si amalgamano intorno a un sentimento di profonda amicizia 
che si fa pensiero affettivo e affetto scritto.  

121	 Cfr. ivi, p. 224. 
122	 Ibidem.
123	 Samuel Johnson, in ibidem. 
124	 Koschorke, Körperströme, cit., p. 224. 

192 Per una poetica delle emozioni



b. Diario
All’interno della categoria della scrittura intima e autobiografica, Philippe 
Lejeune pone anche il diario. Il genere diaristico condivide con le corrisponden-
ze epistolari la caratteristica di essere, almeno finzionalmente, una scrittura del 
momento125. Un’altra caratteristica comune alle lettere, è che il diario si presenta 
come un vero e proprio strumento antropologico, uno scritto che l’autore usa 
soprattutto se non esclusivamente per se stesso, per indagare la propria interio-
rità e descrivere sensazioni ed emozioni che scaturiscono da un dato istante, da 
un luogo, da un incontro o da una determinata azione126. 

Nella forma diaristica dell’epoca pietistica e della Empfindsamkeit, quando per 
la prima volta si dà spazio all’interiorità del singolo, si riversa una intera sogget-
tività. L’individuo tenta, affidandola alla parola scritta, di dare un ordine e un 
senso alla moltitudine di affetti e pensieri che nascono anche dall’agire più quo-
tidiano. Se paragonato alle lettere, tuttavia, il diario si presenta come una forma 
ancora più intima di scrittura, in quanto pensata – teoricamente – per rimanere 
privata, o almeno priva di un destinatario preciso e dichiarato, che è invece 
sempre presente negli scambi epistolari127. Tale caratteristica rende il diario un 
vero scrigno di affetti, di non detto, di riflessioni, ricordi e libere associazioni 
che, se analizzato testualmente, può restituire l’immagine di un intero mondo 
interiore altrimenti nascosto. Il più delle volte, come ad esempio per l’autobio-
grafia goethiana, esso restituisce accanto ai vissuti soggettivi l’immagine fedele 
di un’epoca storico-culturale filtrata attraverso un’anima. Di qui, il profondo va-
lore antropologico che viene custodito dalla poetica del Tagebuch, che, attraverso 
il patto autobiografico teorizzato da Lejeune, diviene uno strumento universale 
per indagare la natura umana, al di là del singolo individuo che si descrive e che 
si racconta. Questo perché, come per tutti i testi che si muovono intorno alla 
definizione di “scritto autobiografico” che si è data finora, la soggettività deve 
essere letta e interpretata come il risultato di una comunicazione tra mondo 
interno ed esterno: «Die Frage, wie Subjektivität im Tagebuch sprachlich-lite-
rarisch kommuniziert wird, zieht die Frage nach der poetologischen Reflexivität 
der Gattung nach sich»128.

La poetica del diario risulta essere allora una fonte preziosa per scorgere il 
legame tra affetti e scrittura: studiare come l’autore rielabori le proprie emozio-
ni attraverso il medium letterario, conferendo alle proprie esperienze emotive 

125	 Cfr. Lejeune, op. cit., p. 194. 
126	 Cfr. Ursula Geitner, Zur Poetik des Tagebuchs. Beobachtungen am Text eines Selbstbeobachters, in 

Schings, Der ganze Mensch, cit., pp. 629-659. 
127	 Cfr. Sibylle Schönborn, Brief  und Tagebuch / Brieftagebuch, in Handbuch Brief, cit., pp. 322-338, 

qui in particolare p. 322. 
128	 Geitner, op. cit., p. 633. «La questione su come la soggettività venga comunicata nel diario in 

una prospettiva linguistica e letteraria attira su di sé la questione sulla riflessione poetologica 
del genere». 

193Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



soggettive un respiro universale, portatore di una “verità” antropologica, si 
pone in una prospettiva neuroermeneutica quale campo di interesse fruttifico. 
Osserva Ursula Geitner:

Innerhalb des sich gerade neu etablierenden autobiographisch-bekenntnishaften 
Diskurses sucht sich das Tagebuch als die literarische Form zu profilieren, welche 
ein rückhaltloses [...] Bekenntnis aufnehmen und damit jene [...] Wahrheit getreu 
abbilden kann. Doch die Möglichkeit, sich im Tagebuch mit dem Willen zur Of-
fenbarung Wahrheit zu „erschreiben“ und sie ohne Verluste zu transportieren, 
wird in dieser Poetik ebenso grundlegend und nachdrücklich behauptet wie sie, 
unerwarteter-und verblüffenderweise, reflexiver Überprüfung ausgesetzt wird. 
Die im Tagebuch auftretenden textbezogen-selbstreferentiellen Beobachtungen 
korrigieren auf  ebenso eigenwillige wie aufschlußreiche – und daher im einzelnen 
darzustellende – Weise jene Bekenntnis-Poetik, deren programmatische Postu-
late noch die literaturwissenschaftlichen Lektüreweisen (und deren Authentizi-
täts-Recherchen) entscheidend bestimmen konnten129.

Nel diario emerge in modo esplicito una Gefühlspoetik che avvicina l’autore al 
suo testo, frutto di una rielaborazione che mira tuttavia a restituire un’immagine 
quanto più autentica possibile della propria Innenwelt. Il Geheimes Tagebuch. Von 
einem Beobachter Seiner Selbst, che Lavater scrive nel 1771, viene definito dall’edito-
re con le seguenti parole: «[es ist] das wahre und ächte Tagebuch eines Mannes, 
dessen erste und letzte Angelegenheit es war, sein Herz genau zu kennen»130. 
In questo senso, le pagine di diario sono scritte in una lingua del cuore che, 
lungi dall’essere il frutto di uno sterile sentimentalismo (Empfindelei), diviene un 
prezioso strumento per comprendere i processi affettivi e cognitivi che com-
pongono l’interiorità dell’essere umano. Continua Geitner: «Sprache, damit 
zum selbstlosen Mittler erklärt, ist Herzenssache, die in einer der zeitgenöss-
isch-typischen Formulierungen so beschrieben wird: „Diejenige Sprache, dur-
ch die man Empfindungen ausdrückt, die man wirklich fühlt, nennt man die 
Sprache des Herzens“»131.

129	  Ivi, pp. 633-634. «All’interno del nuovo discorso autobiografico-confessionale, il diario cerca 
di distinguersi quale forma letteraria in grado di accogliere una confessione senza riserve, 
e quindi di rappresentare fedelmente quella verità. Tuttavia, la possibilità di “scrivere” la 
verità nel diario con la volontà di rivelarla e di trasportarla senza perdite è affermata in que-
sta poetica in modo altrettanto radicale e insistito quanto più essa è, sorprendentemente e 
inaspettatamente, sottoposta a un esame riflessivo. Le osservazioni testuali e autoreferenziali 
che compaiono nel diario correggono in modo tanto idiosincratico quanto rivelatore – e 
quindi da rappresentare nel dettaglio – la poetica confessionale, i cui postulati programmatici 
potrebbero ancora determinare in maniera decisiva i metodi di lettura (e le relative ricerche 
sull’autenticità) letterario-scientifici». 

130	 Lavater, Geheime Tagebuch (1771), in ivi, p. 634. «Questo è il vero e autentico diario di un uomo 
la cui prima e ultima faccenda è stata quella di conoscere intimamente il proprio cuore». 

131	 Geitner, op. cit., p. 639. «Quella lingua, dichiarata con ciò mediatrice disinteressata, è faccenda 
di cuore, descritta in una delle tipiche formulazioni contemporanee come segue: “la lingua, 

194 Per una poetica delle emozioni



Come per le lettere, così anche nel diario si riduce la distanza tra autore e testo 
grazie a quel fantasma di una coincidenza tra Io autoriale e Io finzionale, che 
non sarà mai perfetta ma comunque assai ridotta, e grazie a una poetica degli 
affetti che è al contempo un valido strumento di introspezione. Proprio la ridu-
zione della distanza tra l’autore e la sua scrittura fa sì che anche questa tipologia 
testuale necessiti di essere reinterpretata in un’ottica neuroscientifica, nell’inten-
to di dimostrare come tale “vicinanza” si produca sul piano emotivo anche nel 
momento e nell’atto della lettura: «alsdenn hört man und denkt und fühlt mit 
dem Autor»132. Afferma Geitner:

Laut, Rede und Stimme gelten als die auszuzeichnenden Elemente einer Sprache, 
welche sich unmittelbar, quasi physischer Effekte sicher sein kann, und die, durch 
Mark und Bein gehend, erreicht, daß man sich ihrer Wirkung eben nur durch 
Abwesenheit entziehen kann. Der Tagebuchautor ignoriert, indem er die Stimme 
hört und die Gegenwart der Jünger zu eigener Anwesenheit stilisiert, jene Diffe-
renz von Geschriebenem und Gesagtem, die seine ersten hermeneutischen Üb-
erlegungen immerhin anregte. [...] Ohnehin ist in dieser Beziehung das Tagebuch 
innerhalb des autobiographischen Diskurses – ähnlich dem Brief  – privilegiert133.

Sulla base di tali premesse teoriche, verrà analizzato il Journal meiner Reise im Jahr 
1769 di Johann Gottfried Herder, diario che già dal titolo si presenta come reso-
conto del viaggio verso Riga che l’autore intraprende il 3 giugno 1769. Il titolo è 
tuttavia fuorviante, poiché il diario di Herder presenta, molto più che dettagliate 
annotazioni riguardo al viaggio fisico attraverso il mare, riflessioni, sensazioni, 
considerazioni di respiro antropologico universale che fanno di questo preciso 
Tagebuch uno scrigno prezioso per comprendere i presupposti dello Sturm und 
Drang e quelli della natura umana, validi tanto oggi quanto nel secolo XVIII. 
Scrive a proposito Birgit Nübel:

Das Herdersche Reisejournal, welches in der Forschungsliteratur sowohl als Do-
kument des modernen menschlichen Selbstverständnisses als auch einer ganzen 
Generation, der Literaturbewegung des Sturm und Drang gilt, hat sowohl auto-
biographischen als auch fiktionalen Charakter, denn es schildert weniger eine Rei-

attraverso la quale si esprimono le sensazioni che si provano realmente, si chiama lingua del 
cuore” (da Herder, Entwurf  einiger Abhandlungen vom Herzen, Frankfurt und Leipzig 1773, p. 
162)». 

132	 Herder, Über die neuere deutsche Litteratur, in ivi, p. 630. «Allora si ascolta e si pensa e si sente 
con l’autore». 

133	 Geitner, op. cit., pp. 643-644. «Suono, discorso e voce sono considerati gli elementi distintivi 
di un linguaggio che può assicurarsi effetti diretti, quasi fisici e che, attraversando midollo e 
ossa, fa sì che solo assentandosi si possa eludere il suo impatto. Sentendo la voce e stilizzando 
il presente dei discepoli come sua propria presenza, l’autore del diario ignora quella differenza 
tra ciò che è scritto e ciò che è detto, che ha quantomeno stimolato le sue prime considerazio-
ni ermeneutiche. [...] In ogni caso il diario, al pari della lettera, è in questo senso privilegiato 
all’interno del discorso autobiografico». 

195Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



se in die Vergangenheit des schreibenden Ich als in dessen Zukunft. Es handelt 
sich bei diesem “Orphischen Ei” vor allem um Träumereien und Reflexionen, um 
schriftstellerische, philosophische, pädagogische und politische Projektentwürfe, 
um Zukunftsvisionen, welche zumindest in den Schriften des “Polygraphen” eine 
Verwirklichung finden werden134.

Ecco perché questo testo si presta a essere interpretato e analizzato alla luce del-
la prospettiva antropologica e neuroscientifica degli affetti. Lo scritto di Herder 
si configura come un condensato di pensieri intorno al ganzer Mensch, all’es-
sere umano nella sua totalità: «Das Diarium wird zum Instrumentarium des 
Menschenwissenschaftlers. Es ist sowohl Medium der Selbsterfahrung als auch 
Mittel der empirischen Welt- und Menschenkenntnis»135.

c. Autobiografia
La terza categoria scelta è quella dell’autobiografia, intesa propriamente come 
«racconto in retrospettiva in prosa che una persona reale fa della propria esi-
stenza, quando mette l’accento sulla sua vita individuale, in particolare sulla 
storia della sua personalità»136.

L’attenzione portata in maniera sempre più esplicita e consapevole sull’inte-
riorità umana, sorgente e tesoro di tutto quel Gefühl che vuole farsi poetica, dà 
origine a una serie di autobiografie che si contraddistinguono per porre l’accen-
to sul legame tra gli eventi che costellano la vita di un autore e le risonanze che 
essi attivano nel suo mondo interiore. Ecco cosa intendeva Herder affermando 
che le descrizioni biografiche – Lebensbeschreibungen – sono una fonte preziosa 
per poter indagare le sfaccettature più nascoste della natura umana137. La sto-
ria di tale concezione antropologica dell’autobiografia può essere fatta risalire 
all’opera di Adam Bernd138, che nella Eigene Lebens-Beschreibung del 1738 mostra 
come la complessità e l’interdipendenza delle diverse dimensioni della natura 
umana prendano forma e acquisiscano consapevolezza l’una dell’altra anche 
attraverso una ricostruzione (auto)biografica letteraria a posteriori:

134	 Nübel, op. cit., p. 176. «Il diario di viaggio di Herder – che nella letteratura critica è considera-
to un documento dell’autocomprensione umana moderna e di un’intera generazione, ovvero 
il movimento letterario dello Sturm und Drang – ha un carattere sia autobiografico sia roman-
zesco, poiché descrive un viaggio non tanto nel passato dell’io che scrive, quanto invece nel 
futuro. Questo “Uovo orfico” è soprattutto una fantasticheria e una riflessione, un progetto 
di scrittura, filosofico, pedagogico e politico, una visione del futuro che troverà realizzazione 
almeno negli scritti del “Poligrafo”». 

135	 Ivi, p. 177. «Il diario diventa lo strumentario dello scienziato dell’Uomo. È sia un mezzo di 
presa di coscienza di sé sia un mezzo di conoscenza empirica del mondo e dell’essere umano». 

136	 Lejeune, op. cit., p. 12. 
137	 Cfr. Herder, Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, cit., pp. 341-342. 
138	 Cfr. Pfotenhauer, Literarische Anthropologie, cit., pp. 55-76. 

196 Per una poetica delle emozioni



Die Autobiographie findet darin ihr zentrierendes Prinzip, das andere Selbstdar-
stellungen, wie die traditionelle des Gelehrten, so nicht kennen. Sie wird zum 
Zeugnis einer notgedrungenen Individuierung: das Absonderliche macht seine 
Besonderheit. Der Besessene, der von den Normalen Mißachtete, der mit sich 
selbst uneins ist, aber darin Charakter beweist, ist dabei, literaturfähig zu werden139. 

In questa prospettiva aperta da Bernd, l’autobiografia si qualifica come spazio 
dove l’autore, attraverso i processi ricostruttivi che investono la memoria da 
un punto di vista neuroscientifico, può attribuire forma e significato agli eventi 
della propria vita, riordinandoli e riassemblandoli in base alle sue proprie riso-
nanze affettive.

Un fattore importante per determinare l’intrinseco e profondo valore an-
tropologico delle autobiografie intese in senso stretto è proprio la retrospetti-
va. Scrive Goethe in Dichtung und Wahrheit: «Nichts gibt uns mehr Aufschluß 
über uns selbst, als wenn wir das, was vor einigen Jahren von uns ausgegangen 
ist, wieder vor uns sehen, so daß wir uns selbst nunmehr als Gegenstand be-
trachten können»140. Se le lettere e i diari sono definibili come scritti del mo-
mento, dove permane l’impressione di una certa immediatezza, sia per quanto 
riguarda lo stile sia per quanto riguarda il contenuto, nell’autobiografia subentra 
invece il fattore tempo, che da una parte aumenta la componente della finzio-
nalità e dall’altra dona all’autore un maggiore spazio per poter inserire strati 
di rielaborazione, consapevolezza, riordino degli eventi della propria vita, rivi-
sti e rivissuti da una prospettiva altra rispetto al momento in cui questi stessi 
eventi erano stati vissuti ed esperiti nel pieno della loro portata emotiva: «Das 
“writing to the moment” fördert die Suggestion reiner Gegenwärtigkeit, wäh-
rend die bekenntnishafte Autobiographie die räumliche und zeitliche Differenz 
von Erleben und Verschriftlichung als strukturelles Hindernis [...] überwinden 
muß»141. Nell’equilibrio tra finzionalità e spontaneità, tra retorica e autentici-
tà, l’autobiografia si colloca in una posizione differente rispetto alle prime due 
categorie analizzate. Essa lascia spazio al fluire della Gefühlspoetik attraverso la 
scrittura e attraverso quei processi creativi e rielaborativi, grazie ai quali l’autore 
guarda razionalmente le emozioni che hanno accompagnato luoghi, volti, azioni 
ed eventi della propria vicenda biografica. Afferma Jacques Voisine:

139	 Ivi, p. 76. «L’autobiografia trova in questo il suo principio cardine, che altre autorappresen-
tazioni, come quella tradizionale dello studioso, non conoscono. Diventa la testimonianza di 
un’inevitabile individuazione: quel che è strano fa la sua peculiarità. Colui che è posseduto, 
disprezzato dai normali, dimidiato con se stesso, ma che in ciò mostra carattere, sta per ac-
quisire valore letterario». 

140	 Goethe, Dichtung und Wahrheit, cit., p. 369. «Nulla ci aiuta meglio a comprenderci del rivedere 
ciò che anni prima da noi ha preso le mosse, consentendoci di essere l’oggetto della nostra 
osservazione», p. 274. 

141	 Geitner, op. cit., p. 644. «Il “writing to the moment” promuove la suggestione della pura pre-
senza, mentre l’autobiografia a carattere di confessione deve superare la differenza spaziale e 
temporale tra il vissuto e la sua messa per iscritto come ostacolo strutturale». 

197Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



Das intime Tagebuch bildet die logische Endstufe für jenes Bedürfnis, sein Herz 
auszuschütten und sich zu analysieren, das sich in dem autobiographischen Vor-
gehen ausdrückt; aber es kennzeichnet gleichzeitig auch dessen Versagen, wenn 
man die weiter oben gegebene Interpretation akzeptiert, der zufolge die echte 
Autobiographie einen gewissen Abstand voraussetzt, um dem Leben, über das 
man berichtet, einen Sinn zu geben142.

L’autobiografia diviene così una cornice letteraria entro la quale osservare una 
rielaborazione del vissuto emotivo, attraverso processi che oggi possono essere 
considerati e spiegati da un punto di vista (neuro)scientifico, come ad esempio 
le dinamiche della memoria e il ruolo che questa gioca nel processare gli affetti 
nella mente e nel pensiero. In questo complesso sistema di ricordo e rielabo-
razione, la scrittura gioca un ruolo attivo: l’atto in sé mette in moto un circolo 
ermeneutico nel quale autore, testo e lettore entrano in dialogo proprio grazie 
al focus sugli affetti. Afferma Stefan Goldmann:

In diesen Gedächtnisplätzen – ob sie nun in der Landschaft oder im Textgelände 
situiert sind – liegt, wie es die Antike formulierte, eine Kraft verborgen. Verschüt-
tet sind an diesen Orten die Affekte, die im Zuge der Gattungs- und Individual-
geschichte unterdrückt und begraben werden mußten, jedoch unerledigt aus der 
Verdrängung heraus noch wirksam bleiben. [...] In der «Übertragung» und «Wie-
derholung» mythologischer Elemente von geistigerer Leidenschaftlichkeit «erin-
nert» sich der Autobiograph nicht nur seiner eigenen unerledigten Triebkonflikte, 
sondern er sucht zugleich den Leser durch dieselben affektiven paradigmatischen 
Erinnerungsbilder zu bewegen und zu überzeugen143.

Anche nell’autobiografia, nonostante l’innalzarsi della componente finzionale 
rispetto al diario e agli scambi epistolari, vengono intessuti importanti processi 
cognitivi e associativi di portata universale e antropologica, capaci dunque di 
rendere “letteratura” anche la descrizione tutta soggettiva, intima e personale di 
una singola vita. Si pensi ancora all’autobiografia goethiana: 

142	 Jacques Voisine, Vom religiösen Bekenntnis zur Autobiographie und zum intimen Tagebuch zwischen 
1760 und 1820, in Niggl, Die Autobiographie, cit., pp. 392-414, qui p. 407. «Il diario intimo è il 
logico punto di arrivo di quel bisogno di riversare il proprio cuore e di analizzarsi che si espri-
me nel procedimento autobiografico; ma, se si accetta l’interpretazione data sopra, secondo 
cui l’autobiografia autentica presuppone una certa distanza per dare un senso alla vita che si 
sta raccontando, ne segna anche il fallimento». 

143	 Stefan Goldmann, Topos und Erinnerung. Rahmenbedingungen der Autobiographie, in Schings, Der 
ganze Mensch, cit., pp. 660-675, qui p. 674. «In questi luoghi della memoria – siano essi situati 
nel paesaggio o nel terreno testuale – c’è un potere nascosto, come dicevano gli antichi. In 
questi luoghi sono sepolti gli affetti che hanno dovuto essere soppressi e seppelliti nel corso 
della storia della specie e dell’individuo, ma che, irrisolti, rimangono ancora attivi per via della 
Verdrängung, la rimozione. [...] Nel “transfert” e nella “ripetizione” di elementi mitologici della 
passione spirituale, l’autobiografo non solo “ricorda” i propri conflitti pulsionali irrisolti, ma 
allo stesso tempo cerca di commuovere e convincere il lettore attraverso quelle stesse imma-
gini memoriali affettive paradigmatiche». 

198 Per una poetica delle emozioni



Dieses Werk, das wiederum aufs engste verbunden ist mit den naturkundlichen, 
anthropologischen und philosophischen Studien seines Verfassers, hebt Men-
schennatur [...] auf  die schöne Symbolik, in welcher das Selbsterlebte und die 
Zeitereignisse als Ausdruck schöpferischen Lebens erscheinen. Selbstdarstellung 
wird hier so kunstvoll, daß die sonst oft recht produktiven Bedenken vor dem 
Ich, vor der Schwierigkeit seiner Konstitution, vor seinem Vergessen im Fluß der 
Zeit, seinen Kontingenten und naturhaften seelischen Syndromen, ein für allemal 
ausgelöscht erscheinen144.

Nella consapevolezza del valore antropologico dell’autobiografia e con l’inten-
to di fare emergere in particolare la Gefühlspoetik sulla quale viene intessuto il 
racconto della vita dell’autore, verrà analizzata l’opera di Johann Heinrich Jung-
Stilling (1740-1817), intitolata Heinrich Stillings Jugend. Eine wahrhafte Geschichte 
(1777), parte di un ciclo a cui sono susseguite le opere autobiografiche Heinrich 
Stillings Jünglings-Jahre, Heinrich Stillings Wanderschaft (1778), Heinrich Stillings 
häusliches Leben (1789), i Lehrjahre (1804) e infine Heinrich Stillings Alter (1817). 
Soprattutto il racconto della giovinezza di Jung Stilling può essere letto alla luce 
dell’atmosfera letteraria stürmeriana che si respira negli anni Settanta del secolo 
XVIII145. Hans Esselborn ha mostrato infatti, proprio attraverso l’analisi della 
prima parte dell’opera autobiografica di Jung Stilling, come nel XVIII secolo 
l’autobiografia sia divenuta lo strumento di una vera e propria autopoiesi: l’indi-
viduo cerca di costituirsi attraverso l’auto-osservazione e, quel che qui più inte-
ressa, ciò avviene da un punto di vista letterario mediante l’auto-descrizione146. 
Afferma Werner Mahrholz:

Die eigene Lebensbeschreibung ist vielfach als geschichtliche Quelle angezweifelt 
worden, ihr Wert mag denn auch wirklich in Hinsicht auf  die Tatsachen, welche 
sie übermittelt, zweifelhaft sein; unbezweifelbar ist ihr Wert als Zeugnis der Le-
bensstimmung einer Zeit, als Kundgabe der ungeschminkten Gefühle, Absichten 
und Aussichten an einem bestimmten geschichtlichen Zeitpunkt147.

144	 Pfotenhauer, Literarische Anthropologie, cit., p. 144. «Quest’opera, a sua volta strettamente lega-
ta agli studi di storia naturale, antropologia e filosofia del suo autore, eleva la natura umana [...] 
al bel simbolismo in cui l’Io vissuto e gli eventi del tempo appaiono come espressione della 
vita creativa. L’autorappresentazione diventa qui così artistica che le perplessità, altrimenti 
spesso piuttosto produttive, sull’Io, sulla difficoltà della sua costituzione, sul suo oblio nel 
flusso del tempo, sulle sue contingenze e sulle naturali sindromi interiori, sembrano essere 
cancellate una volta per tutte». 

145	 Cfr. Matteo Galli, Introduzione, in Id. (a cura di), Johann Heinrich Jung-Stilling, Giovinezza di 
Heinrich Stilling, Le Lettere, Firenze 1993, pp. 7-22. 

146	 Cfr. Wagner-Egelhaaf, Autobiographie, cit., p. 157. 
147	 Werner Mahrholz, Der Wert der Selbstbiographie als geschichtliche Quelle, in Niggl, Die Autobiographie, 

pp. 72-74, qui p. 72. «La propria biografia è stata spesso messa in dubbio come fonte storica, 
e il suo valore può effettivamente essere dubbio per quanto riguarda i fatti che trasmette; ciò 
che è indubbio è il suo valore come testimonianza dello stato d’animo della vita di un’epoca, 
come manifestazione dei puri sentimenti, delle pure intenzioni e prospettive in un particolare 
momento storico». 

199Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



L’analisi che si intende intraprendere mostrerà come la prima parte dell’auto-
biografia di Jung Stilling risponda a quanto sinora argomentato, con particolare 
enfasi sulla narrativizzazione di pensieri e sentimenti che coinvolgono prima 
l’autore e poi un’intera epoca storico-culturale, quella dello Sturm und Drang. 

d. Romanzo epistolare
La quarta categoria che si vuole prendere in considerazione è quella del roman-
zo epistolare, genere che mantiene un legame con la definizione di “autobio-
grafia” sopra esposta ma che rielabora, romanzandolo, tale legame con libertà, 
innalzando così ulteriormente il livello di finzionalità. Tuttavia, all’interno della 
cornice dell’antropologia letteraria tedesca del secolo XVIII, il romanzo epi-
stolare acquisisce importanza proprio per questa sua natura ibrida, che l’autore 
sfrutta per dare una forma narrativa e al contempo un significato soggettivo a 
una storia che discende dal proprio personale mondo interiore:

Neben und vor dem eigentlichen Briefroman entwickelte sich eine weingestreute 
Briefliteratur, in der es möglich war, persönlichen Empfindungen spontan Aus-
druck zu verleihen, wirkliche Vorfälle subjektiv anschaulich zu machen und das 
Geschilderte in der Gegenwart festzulegen148.

Nel 1750 Montesquieu affermava che nel romanzo epistolare le passioni e i 
pensieri dei protagonisti nell’ambito della finzione possono essere presentati 
direttamente, tramite lettere, per essere trasmessi, sempre con tale simulata im-
mediatezza, al lettore:

[In einem Briefroman] lassen sich Leidenschaften und Gedanken der handelnden 
Personen innerhalb der Fiktionssphäre ungebrochen und unmittelbar darstellen 
und auf  den Leser übertragen. Es bedarf  nicht der Figur eines kommentierenden 
Erzählers als Medium des Romangeschehens, der sorgsam darauf  bedacht ist, daß 
der Schwebezustand zwischen Nähe und Abstand zu den Vorgängen des Buchs 
gewahrt bleibt149.

Ciò che permette a questa categoria di essere inserita nel corpus di analisi è so-
prattutto la prospettiva soggettiva da cui si avvia la narrazione, la quale, benché 
ormai del tutto finzionale, mantiene legami autobiografici con l’autore. Proprio 

148	 Miller, op. cit., pp. 187-188. «Accanto e prima del romanzo epistolare vero e proprio, si svilup-
pò una letteratura epistolare sparsa in cui era possibile dare espressione spontanea alle sen-
sazioni personali, rendere chiari soggettivamente gli avvenimenti reali e stabilire nel presente 
ciò che veniva descritto». 

149	 Cfr. ivi, pp. 139-140. «[In un romanzo epistolare] le passioni e i pensieri dei personaggi pos-
sono essere presentati ininterrottamente e direttamente nella sfera della finzione e trasferiti al 
lettore. Non c’è bisogno della figura di un narratore che commenta come medium degli eventi 
del romanzo, attento a mantenere lo stato di incertezza tra vicinanza e distanza dagli eventi 
del libro». 

200 Per una poetica delle emozioni



attraverso la narrazione questi elementi autobiografici acquisiscono enfasi emo-
tiva, suscitando nel lettore risonanze empatiche di notevole interesse.

Il riferimento imprescindibile per la letteratura dello Sturm und Drang, e per 
una rilettura della stessa in prospettiva neuroscientifica, dunque neuroermeneu-
tica delle emozioni, è il Werther, romanzo epistolare pubblicato nel 1774, con il 
quale Goethe incarna e interpreta il cuore più profondo del movimento stürm-
eriano. Nel personaggio di Werther, Goethe inscrive infatti il Fühlen di un’epoca 
che coinvolge l’autore. Si instaura così un legame autobiografico tra autore e 
personaggio, o meglio, tra il mondo reale e quello descritto nelle lettere del ro-
manzo epistolare. Nell’aprile del 1774 Goethe invia a Lavater il manoscritto del 
Werther insieme a una lettera che ci permette di comprendere come il romanzo 
epistolare possa custodire e trasmettere il sentire individuale e sociale di un’epo-
ca storica, culturale, letteraria: «Du wirst grossen Teil nehmen an den Leiden des 
lieben Jungen den ich darstelle. Wir gingen nebeneinander an die sechs Jahre, 
ohne uns zu nähern. Und nun hab ich seiner Geschichte meine Empfindungen 
geliehen, und so macht’s ein wunderbares Ganze»150.

Invece, in merito alla ricezione dell’opera, Goethe nella sua autobiografia 
così si esprime:

Die Wirkung dieses Büchleins war groß, ja ungeheuer, und vorzüglich deshalb, 
weil es genau in die rechte Zeit traf. Denn wie es nur eines geringen Zündkrauts 
bedarf, um eine gewaltige Mine zu entschleudern, so war auch die Explosion wel-
che sich hierauf  im Publikum ereignete, deshalb so mächtig, weil die junge Welt 
sich schon selbst untergraben hatte, und die Erschütterung deswegen so groß, 
weil ein jeder mit seinen übertriebenen Forderungen, unbefriedigten Leidenschaf-
ten und eingebildeten Leiden zum Ausdruck kam151.

Questo perché, nel suo romanzo epistolare, Goethe inscrive l’intento della rivo-
luzione letteraria dello Sturm und Drang rispetto agli intenti razionaleggianti e mo-
raleggianti di certa parte della Aufklärung. Proprio su questa «Emanzipation der 
Leidenschaften»152 gli Stürmer costruiscono una nuova poetica. Attraverso il me-
dium della scrittura Werther cerca infatti di dare forma alle proprie passioni. Egli 
esprime emozioni, sensazioni e pensieri che attraversano sia il corpo sia l’anima: 

150	 Goethe a Lavater (aprile 1774), in Niggl, Die Autobiographie, cit., p. 405. «Condividerai in gran 
parte la sofferenza del caro ragazzo che rappresento. Abbiamo camminato fianco a fianco 
per sei anni senza avvicinarci. E ora ho prestato le mie sensazioni alla sua storia e così essa 
compone un mirabile tutto». 

151	 Goethe, Dichtung und Wahrheit, cit., pp. 632-633. «Il successo del libretto fu grande, addirittura 
straordinario, soprattutto perché colse appieno lo spirito del tempo. Come infatti basta una 
breve miccia per far detonare un’enorme mina, così l’esplosione che si verificò fra il pubblico 
fu tanto potente perché i giovani avevano già scavato cunicoli, e lo sgomento tanto intenso 
perché di ciascuno esplosero gli esasperati aneliti, le passioni insoddisfatte, i dolori immagina-
ri», p. 467. 

152	 Luserke, Sturm und Drang, cit., p. 130. 

201Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



«Die Verbindung zwischen Schrift und Seele stellt Werther ungebrochen und 
unverkürzt dar. Das Papier ist der Körper, der als Objekt der Verschriftlichung, 
nämlich als Werthers Bericht, das tun kann, was Werther als schreibendem 
Subjekt nicht verstattet ist»153. Le lettere appaiono come lo specchio dell’anima 
del protagonista, che sublima il proprio desiderio interiore – Begehren – attraverso 
la scrittura154. Nel Werther è dato rinvenire una vera e propria Herzenssprache che 
scandisce il ritmo delle pagine: mediante questa lingua del cuore il protagonista 
dà voce a tutte le sensazioni e le passioni che prova di fronte alla natura e in mez-
zo a una società non ancora in grado di comprendere l’idea di una umanità libera 
nella pienezza dei sensi e nell’equilibrio tra ragione e passione.

Sul nascere del movimento stürmeriano, il medium del romanzo epistolare ac-
quisisce una particolare rilevanza, in quanto capace, da una parte di trasmettere 
l’immediatezza del fluire di emozioni e sentimenti per via delle lettere, dall’altra 
di distanziarsi dal testo interponendo tra le parole e il mondo interiore dell’autore 
uno strato di rielaborazione e una prospettiva autoriale critica, benché non pale-
semente esplicitata nel testo. Il romanzo epistolare si pone così a metà strada tra 
la letteratura intima-autobiografica e quella finzionale, e proprio su tale ambiguità 
si apre uno spazio di riflessione sulla letteratura e sul rapporto tra il testo e la sua 
ricezione. Afferma Norbert Miller: «Der Autor kann in Briefroman das “erste 
Wort” an seine Charaktere delegieren und die Romanwirklichkeit sogleich spon-
tan in den Widerspiegelungen der Korrespondenten vor die Augen des Lesers 
gelangen lassen»155, e tale assenza di una azione mediatrice da parte dell’autore, se 
da una parte fa sì che il lettore venga inizialmente respinto dall’intimità mentale e 
sentimentale che intercorre nelle conversazioni epistolari156, dall’altra viene porta-
to a colmare tale distanza mediante la propria esperienza cognitiva ed emotiva e 
a tentare di immedesimarsi (sich einfühlen) in ciò che viene raccontato nelle lettere:

Es war die Rede von der κοινὴ des Empfindens, der im ganzen 18. Jahrhundert 
der Brief  als Medium diente, so daß Individuum und Individuum in den Briefen 
Gedanken und Empfindungen austauschen und aufeinander übertragen konnten. 
Das gibt dem Leser fingierter Briefwechsel im geglückten Falle die Möglichkeit, 
sich nach Belieben in die Situation der verschiedenen korrespondierenden Perso-
nen zu versetzen157.

153	 Ivi, p. 134. «Werther rappresenta la connessione tra scrittura e anima senza scorciatoie e senza 
interruzioni. Il foglio è il corpo che, in quanto oggetto della scrittura, cioè in quanto racconto di 
Werther, può fare ciò che a Werther, in quanto soggetto scrivente, non è consentito». 

154	 Cfr. ivi, p. 136. 
155	 Miller, op. cit., p. 153. «Nel romanzo epistolare, l’autore può delegare la “prima parola” ai suoi 

personaggi e lasciare che la realtà del romanzo si presenti immediatamente e spontaneamente 
agli occhi del lettore nelle riflessioni dei corrispondenti». 

156	 Cfr. ivi, p. 148. 
157	 Ivi, p. 199. «Si è parlato di koinè – lingua comune – del sentire, per il quale la lettera è servita 

come mezzo di comunicazione per tutto il XVIII secolo, in modo che individuo e individuo 
potessero scambiarsi pensieri e sensazioni nelle lettere e trasferirli l’uno all’altro. In casi ben 

202 Per una poetica delle emozioni



Tornando ora alla riflessione sul corpus di analisi, verrà analizzata la Geschichte 
des Fräuleins von Sternheim di Sophie von La Roche, pubblicato anonimo da 
Christoph Martin Wieland nel 1771. Questa scelta permette di includere una 
voce femminile nel corpus, la quale rappresenta peraltro un fondamentale punto 
di congiunzione tra la Empfindsamkeit e il movimento stürmeriano. Sarà così 
possibile analizzare la differente “distanza” dal testo rispetto alla voce autobio-
grafica dell’autrice Sophie von La Roche, che viene analizzata nella categoria 
delle lettere e dei carteggi. Anche per il fatto che sia scritto da una donna, questo 
romanzo epistolare rappresenta per l’epoca una grandissima innovazione, oltre 
che incarnare nella protagonista Sophie i fermenti e quella tempesta del senti-
mento dai quali nasce lo Sturm und Drang158.

Il legame autobiografico tra la protagonista del romanzo e l’autrice è chiaro 
fin dal nome della protagonista. Tuttavia, bisogna sempre tenere a mente che 
tale legame è in questo caso da tenere sullo sfondo di un’opera ormai del tutto 
finzionale:

Sophie von La Roche hat sich ganz in einen fiktionalen Charakter hinein versetzt 
und einen empfindsamen Roman, ein Psychogramm dieser Seele geschrieben. 
Das “Papiere Mädchen”, das die La Roche vorgab zu erziehen, wuchs zu einer 
“Pille Phantasie” mit viel Herz und Charakter, zu einer “Seele”159.

Proprio nella caratterizzazione della protagonista – «mit viel Herz und 
Charakter» – Sophie von La Roche inscrive i presupposti dello Sturm und Drang, 
dando voce attraverso il medium del romanzo epistolare a un Gefühl che è al con-
tempo suo intimo e personale e comune al sentire del suo tempo: 

Deutete die Idealisierung der Heldin auf  die spätere Klassik hin, so wirkte die 
Psychologisieren auf  die junge Generation des Sturm und Drang. Die Selbst-
darstellung einer empfindsamen Seele, die Zergliederung ihrer Gefühle, ihrer 
bewussten und unbewussten Reaktionen und Intentionen, bedeuteten eine Ver-
tiefung der Romanheldin. [...] Selbstanalyse und psychologisches Einfühlungsver-
mögen – auch in andere – ist die Ausdrucksform der Sternheim, sie ist eine “ganz 
neue Gattung von Charakter”160.

riusciti, questo dà al lettore della corrispondenza fittizia l’opportunità di mettersi a piacimen-
to nella situazione delle varie persone che si corrispondono». 

158	 Cfr. Nachwort, in Sophie von La Roche, Geschichte des Fräuleins von Sternheim, Reclam, Stuttgart 
2011, pp. 367-399, qui in particolare p. 378. 

159	 Ivi, p. 386. «Sophie von La Roche si è calata completamente in un personaggio finzionale e 
ha scritto un romanzo sensibile, uno psicogramma di questa anima. La “ragazza di carta” che 
La Roche fingeva di crescere è diventata una “pillola di fantasia” con molto cuore e carattere, 
un’“anima”». 

160	 Ivi, p. 387. «Se l’idealizzazione dell’eroina rimandava alla successiva Klassik, la psicologiz-
zazione aveva un effetto sulla giovane generazione dello Sturm und Drang. L’autoritratto di 
un’anima sensibile, la dissezione dei suoi sentimenti, delle sue reazioni e intenzioni consce e 
inconsce, significarono un approfondimento dell’eroina del romanzo. […] L’autoanalisi e la 

203Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



In questo senso, Sophie von La Roche figura quale ispiratrice e precorritrice 
del movimento stürmeriano: «Nachahmung der Natur, die Wieland schon an 
Sophies Schreibart bewundert und gelobt hatte, wurde die Losung der Stürmer 
und Dränger; die Charaktere von La Roche arbeiteten dieser Forderung vor»161. 
Lo stesso Herder, dopo aver letto la prima parte del romanzo, scrive:

Ich blieb so betroffen, und gleichsam auf  meinem Lebensweg gehemmt, daß ich, 
weil ich just vorigen Freitag den Roman las und darauf  Sonnabend eine Predigt 
machen mußte, ich durchaus von nichts anderem predigen konnte, als daß es un-
glückliche Schritte gebe, die man nachher lebenslang nicht zurückholen könne; 
und was man tun solle?162

Jakob Michael Reinhold Lenz, altra anima portante del movimento stürmeriano, 
comprende subito il valore dello Sternheim come scrigno di principi e soprattutto 
di una poetica che, subito dopo, gli Stürmer fanno propria: «Liebe, gnädige Frau! 
Der Himmel belohne Sie. – Wär es auch nun für all die wollüstigen Tränen, die 
Sie mir haben aus den Augen schwärmen machen, und in denen die ganze Welt 
um mich her verschwand»163. Lenz definiva per questo motivo lo Sternheim come 
«ein Engel des Himmels, der auf  Rosengewölken herabsank, das menschliche 
Geschlecht verliebt in die Tugend zu machen»164.

Nel romanzo di La Roche è dato riscontrare attenzione inedita presta-
ta al Gefühl, a un sentimento che, lungi dall’essere anodino sentimentalismo 
(Empfindelei), cerca di esprimere l’autentico sentire umano mediante il romanzo 
epistolare e mediante il racconto che si snoda al suo interno. Le lettere e la pro-
spettiva soggettiva che queste offrono garantiscono il fluire del Gefühl dall’autri-
ce al testo, e poi dal testo al lettore, mantenendo così attivo, proprio grazie a un 
intenso messaggio emotivo, il circolo ermeneutico di cui si nutre l’opera lette-
raria. In breve, nel suo romanzo Sophie von La Roche incarna quella “religione 
del sentimento” che, da tempo latente, stava per investire il mondo culturale e 
letterario con una vera e propria “tempesta”:

capacità psicologica di immedesimazione – anche negli altri – sono la forma di espressione 
della Sternheim: lei è un “genere di personaggio completamente nuovo”». 

161	 Ibidem. «L’imitazione della natura, che Wieland aveva già ammirato e lodato nella scrittura di 
Sophie, divenne la parola d’ordine degli Stürmer und Dränger; i personaggi di La Roche antici-
parono e prepararono questa esigenza». 

162	  Herder, in M. Maurer (hrsg.), Ich bin mehr Herz als Kopf. Sophie von La Roche: Ein Lebensbild in 
Briefen, Beck, München 1983, pp. 22-23. «Sono rimasto così colpito e, per così dire, inibito 
nel mio percorso di vita che, poiché avevo letto il romanzo proprio venerdì scorso e dovevo 
tenere un sermone sabato, non ho potuto predicare altro se non che ci sono passi sfortunati 
che non si possono riprendere per il resto della vita; e cosa si deve fare?». 

163	 Ivi, p. 23. «Gentile signora! Il cielo vi ricompensi. – Anche se fosse ora per tutte le voluttuose 
lacrime che avete fatto scorrere dai miei occhi, e in cui tutto il mondo intorno a me è scomparso». 

164	 Ibidem. «Un angelo del cielo che scendeva su nuvole di rose per far innamorare della virtù 
l’umano genere». 

204 Per una poetica delle emozioni



Allgegenwärtiges Medium der Formung und Fülle des Lebens war das Gefühl: 
Zeichen für die Möglichkeit eines besseren Seins und dessen Vorwegnahme zu-
gleich. Das Gefühl der Religion der vorgegangenen Generationen wurde umge-
bildet in eine Religion des Gefühls. “Ich fühle, also bin ich”, war das Credo der 
Zeit165.

Attraverso la voce della Sophie delle lettere, l’autrice alimenta il credo del suo 
tempo, dando l’esempio di come quel Gefühl che investe anima e corpo degli 
autori dell’epoca possa essere espresso mediante una lingua del sentimento o, 
meglio ancora, attraverso una poetica delle emozioni capace di incarnare nel testo 
letterario il sentire umano:

[Sophie von La Roche] hatte wesentlichen Anteil an der Kultivierung einer Spra-
che des Gefühls. Denn mittels des Gefühls sollte eine Gemeinschaft gestiftet 
werden, der jedermann voraussetzungslos angehören konnte, sofern er nur sein 
Gefühl, sein besseres, inneres Sein, zu erkennen gab durch Taten, durch Worte 
oder durch Tränen. Die Sprache des Gefühls ist das Gegenteil der Sprache der 
Leute von Stande. Der Adel wollte Form, Repräsentation, Abgrenzung. Die Spra-
che des Gefühls dagegen reißt alle Schranken nieder und kennt keine Distanz166.

Col fine di fare emergere la poetica delle emozioni dai testi scelti, si è resa ne-
cessaria la creazione di una nuova categoria apposita con la quale addentrarsi 
nell’analisi. Tale categoria mira innanzitutto a fare emergere il Gefühl espresso 
dall’autore e trasmesso al lettore nella più viva materialità del testo, e proprio per 
questo si è scelto di denominarla Gefühlstextualität. 

5.3. La Gefühlstextualität : le emozioni nel tessuto letterario
Nel dimostrare lo stretto legame tra le più recenti acquisizioni sulla teoria de-
gli affetti in campo neuroscientifico e l’antropologia letteraria tedesca di fine 
Settecento, la letteratura dello Sturm und Drang rappresenta uno scrigno prezio-
so per reperire le emozioni nel tessuto letterario, ovvero in quella che Martina 

165	 Ivi, p. 24. «Il mezzo onnipresente della formazione e della pienezza della vita era il sentimen-
to: segno della possibilità di un Essere migliore e allo stesso tempo della sua anticipazione. 
Il sentimento della religione delle generazioni precedenti si trasformò in una religione del 
sentimento. “Sento, dunque sono” era il credo dell’epoca». 

166	 Ivi, p. 25. «[Sophie von La Roche] ha svolto un ruolo essenziale nel coltivare una lingua 
del sentimento. Infatti, per mezzo del sentimento, si doveva creare una comunità alla quale 
ognuno potesse appartenere senza precondizioni, a patto che facesse conoscere il proprio 
sentimento, la propria migliore, intima essenza con i fatti, con le parole o con le lacrime. La 
lingua del sentimento è l’opposto della lingua delle persone dell’alta società. La nobiltà voleva 
la forma, la rappresentazione, la demarcazione. La lingua del sentimento, invece, abbatte tutte 
le barriere e non conosce distanze». 

205Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



Wagner Egelhaaf  definisce «Materialität von literarischen Texten»167. Ma prima 
di affrontare l’analisi letteraria del corpus, data la vastità della teoria degli affetti 
e la generale difficoltà nel definire in modo univoco il concetto di “emozione”, 
è necessario cercare di precisare, almeno secondo i fini della mia indagine, che 
cosa ci aspettiamo di trovare rileggendo questi testi della fine del secolo XVIII 
nell’ottica transdisciplinare presentata nella prima parte del volume.

Lo Sturm und Drang si configura, secondo le parole di Goethe, come una 
«literarische Revolution»168 che provoca una generale «Emanzipation der 
Leidenschaften»169 in contrasto con il pensiero razionalista, che aveva dominato 
fino a quel momento nel contesto dell’Illuminismo, e offre una visione olistica 
dell’uomo, nutrita dalla consapevolezza di una connessione tra corpo e mente, 
tra fenomeni affettivi e cognitivi. Tali aspetti emergono con una forza espressi-
va senza precedenti nella letteratura degli Stürmer, autori che emancipano il pro-
prio sentire, lirico e reale, e che attraverso una nuova poetica emotiva trasmettono i 
moti più profondi dell’anima, processi che, come dimostrano sperimentalmente 
oggi le teorie enattiviste, sono in grado di guidare e determinare il pensiero e le 
azioni di tutti i giorni. Con le parole di Albrecht Koschorke:

Alle Schlüsselbegriffe der empfindsamen Periode – Tugend, Seelenfülle, Sympa-
thie, Zärtlichkeit, Freundschaft –, die sich im Rahmen der neuen bürgerlichen So-
zialität entwickeln, werden vorzugsweise in schriftlichen Verkehrsformen, sei es 
in gedruckter Literatur, sei es mit den Mitteln von Briefwechsel und schriftlicher 
Introspektion, symbolisch erprobt. Die Schrift ist dabei keineswegs nur Träger 
von Inhalten und als Medium neutral; sie unterhält eine eigne Komplizenschaft 
mit der Ideologie von Tugend/Entkörperung/Seele, für die sie das Forum bietet. 
Allgemeiner ausgedrückt: Schriftlichkeit ist das kommunikationstechnische Korrelat des 
diskursiven Phänomens “Seele”170.

La scrittura diviene in questo senso il medium attraverso cui i fenomeni dell’a-
nima – ovvero sensazioni, sentimenti, pensieri, processi immaginativi, ricordi 
ed emozioni – si riversano dalla Innenwelt dell’autore nella Innenwelt del lettore. 
Ma come si traduce concretamente, a livello testuale, questa poetica emotiva 

167	 Wagner-Egelhaaf, Autobiographie, cit., p. 16. 
168	 Goethe, Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit, Reclam, Stuttgart 2012, p. 490.
169	 Matthias Luserke, Sturm und Drang, Reclam, Stuttgart 2010, p. 130. 
170	 Albrecht Koschorke, Alphabetisation und Empfindsamkeit, in Schings, Der ganze Mensch, cit., pp. 

605-628, qui p. 612. «Tutti i concetti chiave del periodo della Empfindsamkeit – virtù, pienezza 
d’animo, simpatia, tenerezza, amicizia – che si sviluppano nell’ambito della nuova socialità 
borghese sono messi alla prova simbolicamente e preferibilmente nelle forme di relazione 
scritte, sia nella letteratura stampata sia mediante i mezzi delle missive e dell’introspezione 
scritta. La scrittura non è affatto solo latrice di contenuti e neutra come medium, bensì mantie-
ne la propria complicità con l’ideologia della virtù/disincarnazione/anima di cui costituisce 
il forum. In termini più generali: la scrittura è il correlato tecnico-comunicativo del fenomeno discorsivo 
dell’“anima”». 

206 Per una poetica delle emozioni



attraverso cui avviene l’emancipazione delle passioni, per usare di nuovo la defini-
zione di Luserke?

Nel cercare una risposta a questa domanda e col fine di rendere concre-
to il dialogo transdisciplinare che anima questo studio, ho provato a coniare 
una nuova categoria che, da una parte aiuta a restringere lo sconfinato campo 
delle definizioni del concetto di emozione e, dall’altra, risulta applicabile nel 
concreto all’analisi testuale. Tale categoria prende il nome di Gefühlstextualität. 
Essa si traduce in una serie di caratteristiche, tutte riscontrabili nel testo, atte a 
esprimere (da parte dell’autore) le emozioni e gli affetti che guidano la scrittu-
ra e, allo stesso tempo, a trasmetterle anche al lettore171. Prima di addentrarci 
nella spiegazione di alcune di queste caratteristiche, rileviamo innanzitutto che 
la categoria (oltre che il termine stesso) è composta da due concetti a sé stanti: 
“Textualität” e “Gefühl”. Benché la loro unione generi un concetto dal signi-
ficato piuttosto intuitivo, è necessario rendere chiare le definizioni e le cornici 
teoriche di partenza.

Con Textualität, mi riferisco in particolare alla definizione che Peter Stockwell 
propone nel suo saggio Texture. A cognitive aesthetics of  reading (2020)172. Come 
risulta evidente dal sottotitolo, la cornice teorica è quella della poetica cognitiva, 
che si concentra sulle caratteristiche stilistiche del testo per misurarne gli effetti 
in termini di ricezione, nella consapevolezza del coinvolgimento di mente e cor-
po anche nelle esperienze dell’espressione e della fruizione letteraria. L’assunto 
di base è che esista un rapporto di continuità tra il pensiero, il linguaggio natu-
rale e il linguaggio letterario. Di conseguenza, il testo deve essere considerato 
in primis secondo la sua etimologia come textus, un fitto intreccio ordinato di 
caratteristiche stilistiche che l’autore tesse consapevolmente per veicolare ciò 
che accade nella sua “anima” e che per il lettore si trasformano in input capaci 
di suscitare reazioni a livello somatico, affettivo e cognitivo. In questo senso, 
Stockwell definisce la texture come la diversa densità e modulazione di un testo, 
ovvero «the experiential quality of  textuality»173. Sulla base di questo specifico 
inquadramento teorico, che dialoga produttivamente con le ultime ricerche della 
neuroermeneutica, intendo con Textualität un tessuto creato dall’intreccio di ca-
ratteristiche formali e stilistiche con le quali l’autore comunica un preciso mes-
saggio. Come suggerisce l’interpretazione cognitivista di Stockwell, tali caratte-
ristiche testuali posseggono l’intrinseca potenzialità di entrare in dialogo con 
l’esperienza soggettiva del lettore. Per richiamare in questa sede anche il lessico 
proprio della neuroermeneutica, intendo allora con Textualität l’insieme degli 

171	 Cfr. Monika Schwarz-Friesel, Das Emotionspotenzial literarischer Texte, in Handbuch Sprache in der 
Literatur, hrsg. von Anne Betten, Ulla Fix und Berbeli Wanning, De Gruyer, Berlin/Boston 
2017, pp. 351-370. 

172	 Cfr. Peter Stockwell, Texture. A Cognitive Aesthetics of  Reading, Edinburgh University Press, 
2020.

173	 Ivi, p. 14. 

207Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



elementi di foregrounding e di background, ovvero delle strategie in grado di rendere 
il testo rispettivamente non familiare e familiare al lettore174. Un bilanciamento 
di queste due strategie rende il testo un potente strumento comunicativo in 
grado di far risuonare il messaggio dell’autore anche nel contesto e nel mondo 
interiore del lettore, il quale, a sua volta, continua ad aggiungere nuovi strati di 
senso e interpretazione. Renata Gambino e Grazia Pulvirenti definiscono tali 
processi con il termine Unblending:

Il lettore, durante l’atto immaginativo, procede con un’operazione di unblending, 
cioè riattiva in senso inverso tale processo, dispiegando gli addensamenti di senso 
generati nel foregrounding mediante la personale esperienza incarnata della lettura, 
che è fisica, emozionale, cognitiva e riguarda la complessità della sua esistenza175.

In sintesi, un testo letterario costituisce un complesso strategico che non solo 
coinvolge e stimola il lettore a livello fisiologico e cognitivo ma anche (e soprat-
tutto) a livello emotivo. Allora, data l’ampiezza e la complessità del concetto 
di testualità in termini neuroermeneutici, si è resa necessaria una precisazione 
e delimitazione del campo, col fine di creare una categoria con la quale poter 
provare l’esistenza di una poetica delle emozioni nella letteratura stürmeriana. 

Entra in gioco il secondo termine, ovvero Gefühl. Come si è visto nella le-
genda dei termini chiave nel capitolo primo, “Gefühl” – sostantivo derivato dal 
verbo fühlen, “sentire” – è quel sentimento interiore soggettivo radicato ancora 
nel corpo che, se rielaborato cognitivamente, può dare vita a una emozione. 
Il Gefühl si colloca dunque a metà strada tra una Empfindung proveniente da 
uno stimolo della Außenwelt e il concetto più complesso di Emotion, nel quale è 
già implicita e sottesa la interrelazione tra corpo e mente e dunque una visio-
ne incarnata della cognizione stessa. In questa prospettiva, il Gefühl costituisce 
e comporta un passaggio fondamentale per arrivare a provare una emozione, 
configurandosi come la soggettivazione, a livello corporeo, di un sentire che 
potenzialmente può farsi pensiero e in seguito – come ci dicono oggi le te-
orie enattiviste – azione. A livello testuale, il Gefühl è sollecitato da una serie 
di termini ricorrenti, riconducibili alla sfera degli affetti, e da una consapevole 
articolazione da parte dell’autore del proprio sentire attraverso il ritmo del testo, 
dato dal susseguirsi delle frasi e da particolari scelte operate a livello sintattico 
e fonologico. In sintesi, il concetto di Gefühl richiede di considerare la texture, di 
cui parla Stockwell, in relazione al campo semantico del Fühlen, rendendo così 
l’esperienza della scrittura e della fruizione del testo particolarmente intensa sul 
piano emotivo. Anche durante la lettura di un testo, infatti, si può attivare una 
connessione emotiva tra il testo e il lettore, il quale percepisce, vive ed esperisce 

174	 Cfr. Gambino, Pulvirenti, Storie menti mondi. Approccio neuroermeneutico alla letteratura, cit., pp. 
91-100. 

175	 Ivi, p. 101. 

208 Per una poetica delle emozioni



il Gefühl instillato dalle parole, dando vita a quel fenomeno cognitivo che oggi le 
neuroscienze dimostrano essere attivato dai neuroni specchio, ovvero l’empatia, 
in tedesco Einfühlung:

Il testo presenta elementi in grado di riattivare nel lettore processi mentali simili 
a quelli da cui sono stati originati; a sua volta, il lettore opera una selezione degli 
elementi, ponendone alcuni in primo piano rispetto a uno sfondo, li proietta en-
tro una relazione dinamica, così producendo la “traiettoria” che lo condurrà alla 
costruzione di un significato. In tale prospettiva, la lettura coincide con un atto 
creativo vero e proprio176. 

La frequenza di termini legati alla sfera del sentimento e una articolazione lin-
guistico-semantica di tale concetto sono una caratteristica che accomuna gli 
elementi del corpus da me individuato. Essa permette di poter svolgere l’analisi 
attraverso la categoria composita della Gefühlstextualität, grazie alla quale la teoria 
degli affetti diviene testo letterario. Stockwell rileva:

Simulated literary feeling and original non-literary feeling are both authentic, are 
both in fact the same thing. They are both caused by perceiving and represent-
ing an experience to consciousness. They both involve the same physical effects. 
They both produce sensations that feel the same. The difference between original 
(minimally simulated) and literary feeling is one of  degree or volume rather than 
type. We talk of  the minimal simulation as “raw” emotion, and we mean it is clos-
est to what we think of  as reality; it is least attenuated. The sense of  attenuation 
itself  is what makes us think that literary emotion is less authentic, but it is only 
this sense that makes the difference177.

Posta dunque l’autenticità delle risposte emotive provocate dall’esperienza della 
ricezione, mediante la categoria della Gefühlstextualität è possibile fare emerge-
re nel testo le caratteristiche riconducibili alla volontà dell’autore di esprime-
re le proprie emozioni attraverso la materialità del textus e che, oggi, fungono 
da input per il lettore, generando durante la lettura fenomeni empatici e as-
sociativi legati all’esperienza soggettiva del lettore stesso. In sintesi, definisco 
la Gefühlstextualität come l’insieme delle caratteristiche testuali e stilistiche che, 
come afferma Koschorke, rendono discorsivi i fenomeni dell’anima legati alla 
sfera del Fühlen. Tale categoria testuale è alla base di una poetica delle emozioni 
che si sprigiona nella interazione tra testo, autore e lettore, rendendola concre-
tamente tangibile nella texture della pagina.

Più nel concreto, la Gefühlstextualität si dispiega a diversi livelli, che in parte 
si sovrappongono l’uno all’altro, ma che a fini esplicativi enumero di seguito 
schematicamente:

176	 Ivi, p. 79. 
177	 Stockwell, op. cit., p. 105. 

209Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica



1.	 Livello lessicale: nei testi presi in esame, si riscontra un tessuto di parole che 
rimandano al campo semantico degli affetti e di cui il lettore può immedia-
tamente accorgersi. Tale livello è reso ancora più esplicito non solo dalla 
frequenza di alcuni termini ricorrenti, bensì anche dal loro reciproco acco-
stamento e intreccio. In termini di analisi, si rende necessaria una disamina 
soprattutto a livello quantitativo, con l’ausilio degli strumenti propri della 
linguistica.

2.	 Livello sintattico: il modo in cui vengono articolate e strutturate le frasi e i 
periodi concorre a impartire al testo un determinato ritmo, il quale altro non 
è che una riproduzione del ritmo interiore dei “moti dell’anima” dell’autore 
nel momento della scrittura. Si crea a livello testuale una scansione ritmica 
degli affetti, che può essere messa in evidenza attraverso la combinazione di 
un’analisi quantitativa e di una più dettagliata analisi qualitativa, che consideri 
dunque anche le caratteristiche della sintassi di un determinato passaggio e 
non solo la frequenza di frasi, periodi o strutture specifiche.

3.	 Livello retorico: una combinazione dei primi due livelli dà vita a un terzo 
livello, nel quale la Gefühlstextualität si esplicita attraverso una serie di espe-
dienti retorici messi in atto dall’autore col fine di trasmettere e amplificare 
il proprio sentire. Di nuovo attraverso l’analisi, al contempo quantitativa e 
qualitativa, è possibile riconoscere una serie di figure retoriche che rimanda-
no alla sfera delle emozioni e degli affetti. La figura retorica più ricorrente è 
quella della metafora, nella quale termini afferenti a concetti apparentemen-
te distanti vengono associati in un’unica espressione linguistica generando, 
durante la ricezione del testo, processi associativi e immaginativi nel lettore. 
Una caratteristica peculiare, che accomuna i testi del corpus di analisi, è rap-
presentata dalla frequenza di metafore e altre figure retoriche nelle quali ter-
mini afferenti al campo semantico del pensiero vengono associati ad altri, 
afferenti al campo semantico del corpo, veicolando testualmente l’idea del 
ganzer Mensch che oggi le neuroscienze cognitive riscoprono nell’embodiment. 
Tali figure retoriche divengono uno strumento linguistico e stilistico fonda-
mentale per orchestrare nel testo l’idea di quella interdipendenza tra mente 
e corpo che caratterizza i fenomeni emotivi. 

L’integrazione di questi tre livelli concorre alla creazione di un livello ulteriore, 
il livello semantico (S). L’insieme delle caratteristiche lessicali, sintattiche e reto-
riche riconducibili alla categoria della Gefühlstextualität attribuisce al testo un de-
terminato significato che viene trasmesso al lettore. A sua volta questi, proprio 
mediante l’atto della ricezione, ha la possibilità di interpretare ciò che legge e di 
aggiungere strati di significato sulla base della propria esperienza (in questo caso 
soprattutto emotiva) e del proprio pensiero. Come si vedrà più specificamente 
tramite l’analisi dei singoli testi, ciò che emerge – poeticamente e concettual-
mente – su un piano generale è una semantica legata a una concezione incarnata 

210 Per una poetica delle emozioni



(embodied) dell’esperienza umana e di tutti i processi affettivi e cognitivi. Oggi 
tale semantica viene riproposta in chiave sperimentale all’interno del paradigma 
della 4E Cognitive Science, ponendo così le basi per una possibile integrazione 
transdisciplinare tra le diverse prospettive che concorrono a sostenere la me-
desima tesi. 

Di seguito uno schema dei concetti appena esposti: 

Fig. 5.1 La Gefühlstextualität

In conclusione, la selezione del corpus e la conseguente analisi testuale mediante 
la categoria composita della Gefühlstextualität permettono di fare emergere la po-
etica delle emozioni degli Stürmer, i quali – per riprendere di nuovo Koschorke 
– narrativizzano e rendono discorso il loro mondo interiore. Dal textus emerge così 
un nuovo linguaggio, volto a esprimere la totalità e l’interezza del ganzer Mensch, 
dove corpo e mente dialogano incessantemente tramite il fitto intrecciarsi di 
processi cognitivi ed emotivi. Emerge come il linguaggio dell’individuo capace di 
sentire sia costellato di quelle che, a seguito dell’analisi, emergeranno come vere e 
proprie parole emotive, ovvero espressioni nelle quali viene condensata l’emotività 
dell’autore e che allo stesso tempo, tramite una lettura in chiave neuroermeneuti-
ca, appaiono anche come input cognitivi ed emotivi per il lettore odierno.

Ecco che, in ultima analisi, mediante la Gefühlstextualität le emozioni si fanno 
parole che continuano a preservare al loro interno un intenso valore emotivo, 
formando un tessuto letterario nel quale poter rintracciare le radici di quel-
la teoria degli affetti che ai nostri giorni le neuroscienze cognitive studiano 
sperimentalmente. 

211Capitolo quinto. Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica





Capitolo sesto 
La parola all’autore. Analisi di alcune 
Herzensschriften

Hast du’s nicht alles selbst vollendet,
Heilig glühend Herz?

Johann Wolfgang von Goethe, 17731

Secondo quanto si legge nei due versi del Prometheus goethiano, tutto viene com-
piuto dal “sacro ardente cuore”, fonte inesauribile di energia creatrice e di un 
Gefühl che vuole rendersi visibile e tangibile. Questo Herz, fulcro e sorgente del 
movimento stürmeriano, tramite l’azione fisica e materiale della scrittura può 
farsi parola e rendere universalmente fruibile l’intrinseca energia creatrice che 
arde al suo interno.

In Die erkaltete Herzensschrift scrive Manfred Schneider: 

Ich bin jener Sprechakt, und meine Geschichte ist die Ontogenese eines Spre-
chens, das mir vorausgeht; meine Bildungsgeschichte ist die Arbeit der Anerken-
nung, daß mich, den Sprechenden, eine absolute Spaltung durchläuft: Die wahre 
Rede, die mir immer abgefordert wird, in der Familie, in der Liebe, in der Schrift, 
ist das Nachplappern des verschleierten juristischen Codes unserer Gesellschaft. 
Nur ihn zu unterlaufen, eröffnet das Reich der Freiheit; es ist das Reich der 
sprachlichen Permutationen jener Zeichen, die die Erinnerung als das Vorspiel 
meiner Nachträglichkeit preisgibt2.

1	  Johann Wolfgang von Goethe, Prometheus (1773), in Goethes Werke [Hamburger Ausgabe in 14 
Bänden], hrsg. von Erich Trunz, Bd. 1, Beck, München, pp. 44-47, qui p. 45, vv. 33-34, trad. it. 
a cura di Giuliano Baioni, in J.W. Goethe, Inni, Einaudi, Torino 1967, p. 79 (versione digitale 
Libri): «Non hai tutto compiuto tu, / sacro ardente cuore?». 

2	  Manfred Schneider, Die erkaltete Herzensschrift. Der autobiographische Text im 20. Jahrhundert, Carl 
Hanser, München 1986, p. 45. «Io sono quell’atto linguistico, e la mia storia è l’ontogenesi 
di un parlare che mi precede; la mia storia formativa è il lavoro per riconoscere che una scis-
sione assoluta attraversa me, il parlante: il vero discorso che mi viene sempre richiesto, nella 
famiglia, nell’amore, nella scrittura, è la ripetizione a pappagallo del velato codice giuridico 
della nostra società. Solo sovvertirlo apre il regno della libertà; è il regno delle permutazioni 
linguistiche di quei segni che la memoria rivela come preludio alla mia Nachträglichkeit». 



Non è un caso che lo studioso utilizzi il termine Nachträglichkeit, complesso 
concetto psicoanalitico con il quale Freud descrive «un processo dinamico che 
collega un evento traumatico iniziale, la sua rimozione durante un periodo di 
durata indeterminata […] all’attivazione di “ritorni postumi” dell’evento rimos-
so, secondo forme manifeste variabili»3, traducibile con il francese après-coup 
o con la perifrasi italiana di azione posteriore. Trasposto nell’argomentazione di 
Schneider, il termine acquisisce una sfumatura particolare: in una prospettiva 
letteraria, quelle «forme manifeste variabili», quelle azioni a posteriori, possono 
essere intese come parole e come interi testi in cui l’autore riversa, proprio at-
traverso “un processo dinamico”, una interiorità determinata dal susseguirsi di 
eventi “traumatici” che caratterizzano la vita quotidiana. Tali eventi traumatici, 
spogliati del più preciso e specialistico significato psicoanalitico, possono essere 
intesi anche come quegli affetti che, se elaborati nella coscienza e nel pensiero a 
livello soggettivo, si trasformano in emozioni che guidano il processo creativo 
della scrittura.

Come si è visto nel capitolo precedente, questo processo di liberazione ed 
espressione delle emozioni da parte dell’autore avviene in particolare in quelle 
che Schneider definisce Herzensschriften. Martina Wagner-Egelhaaf  definisce la 
Herzensschrift come «der absolute Text der Individualität»4, ovvero come un testo 
dove l’individuo si fa materialmente e testualmente – tramite la Gefühlstextualität 
– scrittura:

An die Stelle des Subjekts und der Wahrheit treten „die Intensitäten Schreiben 
und Schrift“ (Schneider 1986, S. 14), insofern als das Schreiben zum Ersatz für 
unerreichbare Objekte wie Körper oder Erfahrung des schreibenden Subjekts 
wird. Die Schrift avanciert zum privilegierten Lebensinhalt des Autobiographen 
und bezieht sich in autoreferenziellen Schleifen nurmehr auf  sich selbst5.

In altre parole, in una Herzensschrift si condensano i processi cognitivi e af-
fettivi sottesi all’atto stesso dello scrivere, diventando così scrigni preziosi 
dove poter ritrovare quel filo rosso che collega le teorie contemporanee sul-
le emozioni alla Affektenlehre, veicolata dall’antropologia letteraria tedesca del 
secolo XVIII. In uno scritto del cuore, secondo le parole di Schneider, «der 
Text [treibt] sich innerhalb seiner eigenen Domäne auf  jene höhere Ebene, 

3	  Dizionario enciclopedico di psicoanalisi dell’IPA, p. 429. https://online.flippingbook.com/
view/738131/312/ (ultimo accesso 22 maggio 2025). 

4	  Wagner-Egelhaaf, Autobiographie, cit., p. 77. «Il testo assoluto dell’individualità». 
5	  Ivi, p. 76. «Al posto del soggetto e della verità subentrano “le intensità dello scrivere e della 

scrittura” (Schneider 1986, p. 14), nella misura in cui lo scrivere diventa un sostituto di oggetti 
inaccessibili come il corpo o l’esperienza del soggetto scrivente. La scrittura avanza fino a 
diventare il contenuto privilegiato della vita dell’autobiografo e, in continui cicli autoreferen-
ziali, si riferisce solo a se stessa». 

214 Per una poetica delle emozioni

https://online.flippingbook.com/view/738131/312/
https://online.flippingbook.com/view/738131/312/


wo er die autobiographische Aktivität, das Schreiben selbst zum Ersatz für 
das unerreichbare Objekt – Körper und Erfahrung des schreibenden Subjekts 
– präsentiert»6.

Nell’analisi seguente il focus sui processi emotivi, sottesi alla narrazione au-
tobiografica, cercherà di fare emergere il soggetto scrivente nella sua totalità, 
in cui proprio le emozioni rappresentano il punto di incontro tra il corpo e la 
mente e, quindi, anche il punto di partenza – l’input motivazionale secondo le 
odierne teorie enattiviste – di ogni atto creativo.

6.1. Lettere e carteggi

Christoph Martin Wieland e Sophie Gutermann/La Roche

Christoph Martin Wieland an Sophie Gutermann (23./24. August 1750)
Si riporta di seguito il testo integrale della lettera:

Meine vielgeliebte Sophie,
Einzige, die mein Glück macht, ich bin zu voll vom Vergnügen, welches mir 
die Zärtlichkeit und die entzückenden und verbindlichen Manieren ebenso wie 
die hervorragenden Eigenschaften der schönen Seele meines Engels verur-
sachen, um nicht schließlich aus meinem übervollen Herzen zu sprechen und 
Sie schriftlich sehen zu lassen – mir fehlen die Worte – daß Sie mich für immer 
zum glücklisten aller Sterblichen machen werden. Ich habe in Ihnen gerade diese 
einzigartige Person gefunden (denn Sie werden bald wissen, daß ich nur eine 
einzige Person lieben kann, und Sie sind genau der Engel, der alle nö-
tigen Eigenschaften besitzt, meinem Herzen jede mögliche Zärtlichkeit 
zu geben und Beständigkeit und unendliche Zufriedenheit meine Geist), 
diese einzigartige Person, sage ich, die, indem sie mich zum zufriedensten alles 
Menschen macht, alle meine Liebe und Hochschätzung auf  sich zieht. Obwohl 
tausend Fehler, auch solche, die nicht ganz klein sind, wohl fähig wären, das zu 
verdunkeln, was ich an Gutem haben mag, bin ich nichtsdestoweniger sehr ge-
wiß, ein gutes Herz mit ziemlich Geist zu haben, und ich kann mit großer 
Bestimmtheit versichern, daß es mein Geist ist, der mein Herz zu einem der 
besten gemacht hat, die mein Geschlecht nur haben kann. Mein Herz möchte in 
einem Zustand des vollkommenen Vergnügens, der Ruhe und des Glücks 
zufrieden sein. Der Geist hat ihm gezeigt, daß es sehr wenig Dinge auf  der 
Welt gibt, die eine wahre Zufriedenheit und ein dauerndes und immerwährendes 
Glück geben können. Reichtümer, gute Gefühle des Volks gegen uns und allge-
mein Ruhm und sinnliche Vergnügungen sind zu vorübergehende Güter, um 
uns ein dauerhaftes Vergnügen geben zu können, und zu grob irdisch, um dem 

6	  Ivi, p. 14. «Il testo si spinge all’interno del proprio dominio a quel livello superiore in cui 
presenta l’attività autobiografica, la scrittura stessa, come sostituto dell’oggetto irraggiungibi-
le – il corpo e l’esperienza del soggetto scrivente». 

215Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



unendlichen Verlangen unserer Seele genügen zu können. Und ich bin wirk-
lich vielleicht von allen Menschen derjenige, dem die Güter, die einem von fast 
jedermann Zuneigung eintragen, am wenigsten Ruhe und Zufriedenheit geben 
können. Ich habe zuviel Geist, um nicht zu sehen, daß diese Gegenstände des 
Verlangens der niedersten Seelen, diese schönen Schimären, die mehr falsches 
Aufsehen machen als richtiges und wahrhaftes, einer großen Seele nicht würdig 
sind, die zur Unsterblichkeit und zum Zustand eines wahren Glücks geschaffen 
ist. Und ich habe ein zu zärtliches Herz, um darin Zufriedenheit zu finden und 
um mich mit dem Genuß der Dinge zufrieden geben zu können, welche Sinne 
und Vorstellungskraft nur für kurze Zeit bezaubern. Ich brauche etwas viel Hö-
heres als das Materielle, so schön, angenehm und wollüstig dies auch sein mag. 
Ich beanspruche, ganz zufrieden zu sein, nichts mehr zu wünschen zu haben 
und vor allem ein eher geistiges als sinnliches Vergnügen zu genießen – und 
das Materielle, der Ruhm, die Menge der irdischen Güter können mir dies nicht 
geben. Selbst die Wissenschaften und Künste, die sonst fast mein ganzes Vergnü-
gen ausmachen, auch nicht ausgenommen die spekulative Philosophie, welche ich 
sehr liebe, machen mich nicht so zufrieden und befriedigt, daß ich damit gänzlich 
zufrieden sein könnte. Ich sehe darin zuviel Dunkel, zuviel Wolken, Unsicherheit 
und Unvollkommenheit, verursacht durch die Mängel und Unvollkommen-
heiten des menschlichen Geistes im allgemeinen und die meinen im be-
sonderen, wie wir auch zu sehr von den Mitteln abgeschnitten sind, die 
Schärfe unserer Sinne und unseres Geistes zu vermehren, und weil sie, 
wegen der Kürze unseres Leben auf  diesem Planeten, den wir bewohnen, 
mir das nicht zu geben vermögen, was die Wünsche meines Herzens zu-
friedenstellen könnte. Wer ist es also, der mir Ruhe und völlige Zufriedenheit 
geben wird? Es muß wahrhaftig auf  unserem Planeten sein. Alles andere ist mir 
dafür zu weit entfernt. (...)
	 In Anbetracht meiner eigenschränkten Natur bin ich weit davon entfernt, 
vollkommen zu sein. Und ich bin unfähig, die sublimen Vergnügungen zu kos-
ten, in denen diejenigen Wesen, die vollkommener sind als ich, in einer andern, 
dem Thron der Gottheit näheren Welt ihr ganzes Glück finden. Gott muß sich 
mir durch niedrigere Mittel mitteilen, und dieser gute, dieser vollkommenen gute 
Gott liebt es, die Kreaturen nach Maßgabe ihrer Natur zu behandeln. Also muß 
eine Kreatur das Instrument meines Glücks in dieser Welt sein, und sie muß 
auf  der Erde sein. Sie muß eine Person sein (um mich kurz auszudrücken), die 
viel Charme und Schönheit hat, um Augen und Vorstellungskraft zu bezaubern 
und die Sinne im allgemeinen ebenso wie auch meinen Geist mit einem schö-
nen Gegenstand zu versehen, damit er zeigen kann, daß er fähig ist, Schönheiten 
wahrzunehmen und davon mit Billigkeit zu urteilen, und daß er Geschmack hat. 
Sie muß einen feinen, ernsthaften und ein wenig schweren Verstand haben. Ein 
Schmetterling von Geist gefällt mir kaum, der auf  der Oberfläche der Dinge 
herumflattert und nichts ergreift als die Blüte, wie der Herr Marquis de Rolinville 
sagt, und sich nicht um das Wesentliche kümmert. Sie muß Scharfsinn haben, um 
fähig zu sein, mehr als jedermann zu bemerken, und genug Aufmerksamkeit und 
Geistesgegenwart, um immer von diesem natürlichen Scharfsinn Gebrauch ma-
chen zu können. Deshalb muß sie schwer sein und fähig zur Ernsthaftigkeit [...], 

216 Per una poetica delle emozioni



um ernsthafte Dinge lesen und hören zu können, literarische und wissenschaft-
liche Gegenstände, um damit ihren Geist und ihr Herz zu schmücken, um über 
alles nachzudenken, auch über sich selbst, und um sich bei jeder Gelegenheit zu 
bessern. Versteht sich, daß sie von den gröbsten Vorurteilen der Menschen frei 
sein muß oder wenigstens genug Geist haben muß, um das Licht der Vernunft 
anzuerkennen, das diese Wolken zerstreut, und daß sie ziemlich begierig sein muß, 
sich darüber zu unterrichten, was dazu dienen kann, sie weiser und aufgeklärter 
zu machen. Das ist genug gesagt von ihrem Geist.
	 Was das Herz angeht, das muß ganz gut, zugänglich, empfänglich sein 
für Eindrücke der Zärtlichkeit, des Mitleids und der Traurigkeit, nicht aber des 
Zorns, dein ich nie bei einem anderen dulden werde, wer auch immer er sein mag. 
[...] Sie muß delikat in all ihren Empfindungen sein, und insbesondere muß 
sie ihren Liebhaber mit großer Delikatesse behandeln. Wenn ich es bin, den sie 
liebt, muß sie von sich selbst eine bis zum Äußersten genaue Treue fordern. [...] 
Ich würde auch gern sehen, daß das von Natur aus gute Herz meiner Geliebten 
von einer gesunden, feinen und nicht übersteigerten Moral verschöner und ver-
vollkommnet wird, wie auch durch die Gedanken, mit denen viele große Geister 
uns gleichzeitig entzücken und erbauen in ihren Schriften [...]. 
Und nun beglückwünschen Sie mich, meine werte, vielgeliebte Sophie, oh! be-
glückwünschen Sie mich, daß ich in Ihnen diese werte Person gefunden habe, 
die für mein Glück so nötig ist! Sie sind die einzige und werden immer die 
einzige sein, die meinem Geist und meiner Seele genügen kann. Sie sind 
genau die Person, deren Charakter ich Ihnen soeben gemalt habe. In diesem Ge-
mälde findet sich nicht ein Zug, der nicht genau so, nur auf  eine schönere und 
vollkommenere Weise, der Ihre wäre. Ich schwöre Ihnen, daß mein Geist völlig 
mit Ihnen und meiner Liebe zufrieden ist. Er hat eine unendliche Zufrieden-
heit darin erfahren, daß er fand, daß Sie in noch höherem Maße all diese Vorzüge 
besitzen, die er von der Person fordert, die ich lieben muß. Ich bin wahrhaftig der 
glücklichste der Sterblichen, und wenn ich Sie besitze, wenn Sie mich lieben (und 
ich bin entzückt, daß ich über diesen Punkt Gewißheit haben kann), fehlt mir 
nichts; ich bin zufrieden in den Augen meines Geistes und auch in denen 
aller vernünftigen Menschen, die den Gang meines Geistes und Herzens 
und Ihre Vollkommenheiten kennen. Das sind also, meine teure Liebe, die 
starken Gründe, die mich für immer an Sie binden und die Sie mir notwendig 
machen. [...]
	 Ich muß nun noch hinzufügen, meine anbetungswürdige Sophie, daß ich 
die Zufriedenheit nicht ausdrücken kann, die mir meine Liebe zu der einzigen 
Person gibt, die wert ist, mit soviel Verstand und Zärtlichkeit geliebt zu werden, 
wie ich von Natur aus liebe. Diese ganze Nacht habe ich in den entzückenden 
Ideen meines Glücks zugebracht, meiner teuren Liebe, dem würdigen Gegen-
stand einer Hochhaltung und Zärtlichkeit ohne gleichen; und diese schönen Ideen 
waren mir angenehmer als der Schlaf. Welche Vergnügungen, welche zau-
berhaften Stunden, welche Zufriedenheit, welches Glück verspricht und 
diese Zeit in Zukunft! Was wird erst der Tag sein, wenn, wie ich gestern 
gesagt habe, schon die Morgenröte so schön ist! Ich werde in Wahrheit 
völlig glücklich und zufrieden sein im Besitzt einer Person, die alles hat, 

217Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



was ich wünschen kann, die genau die Reize des Körpers hat, die mich in 
Entzücken setzen, und die eine so schöne, so edle, so englische Seele hat, 
daß sie meine ganze Zuneigung verdienen würde, selbst wenn sie nicht so 
schön wäre, wie sie es ist. Und ich bin es schon; Sie sind die meine, Sie lieben 
mich, und ich liebe Sie mit jeder vorstellbaren Hochachtung und Zärtlichkeit, und 
ich genieße eine Zufriedenheit, die, wenn sie noch durch die Hoffnung auf  noch 
größere Vergnügungen und ein noch größeres Glück vermehrt wird, über allen 
Ausdruck ist. Glücklicher Sterblicher, der ich bin! Gott erhalte mir Sie und Ihre 
Liebe, meine werte Sophie, und ich werde es immer sein und so sehr sein, wie es 
ein Mensch nur sein kann7.

In questo primo esempio, come evidenziato nel testo, la Gefühlstextualität si ma-
nifesta innanzitutto a livello lessicale, per cui alcuni termini ricollegabili alla sfe-
ra degli affetti e del pensiero vengono utilizzati ripetutamente nel corso dell’in-
tera lettera. Si osservi la Wordcloud (ovvero la maggiore occorrenza di specifici 
lemmi) che risulta dall’analisi lessicale del testo effettuata mediante il software 
AntConc: 

Fig. 6.1 Schermata del software AntConc, analisi lessicale a livello quantitativo 
(Wordcloud)

Nella nuvola delle parole più frequenti, tra i più comuni elementi grammaticali 
spiccano sostantivi come “Geist” (il lemma a più alta ricorrenza nella lettera), 
“Seele”, “Zärtlichkeit”, “Herz”. Questi stessi termini costituiscono anche il per-
no intorno al quale vengono costruiti i periodi sintattici, un fitto susseguirsi di 

7	  In Ich bin mehr Herz als Kopf. Sophie von La Roche, Ein Lebensbild in Biefen, cit., Brief  n. 3, pp. 
38-43. Traduzione mia in appendice al capitolo (6.6., p. 304). 

218 Per una poetica delle emozioni



riflessioni intorno a un complicato equilibrio tra sensi e spirito, cuore e mente, 
felicità e immaginazione. In questa lettera d’amore che Wieland scrive a Sophie 
Gutermann (poi La Roche), emerge in realtà una profonda consapevolezza 
dell’interdipendenza tra la dimensione dello spirito e quella dei sensi, tanto che 
la felicità perseguita dall’autore viene definita come un delicato bilanciamento 
tra Geist e Herz, due elementi tra loro sempre in dialogo. Si rilegga con attenzio-
ne il seguente passaggio:

Ich sehe darin zuviel Dunkel, zuviel Wolken, Unsicherheit und Unvollkommen-
heit, verursacht durch die Mängel und Unvollkommenheiten des menschlichen 
Geistes im allgemeinen und die meinen im besonderen, wie wir auch zu sehr von 
den Mitteln abgeschnitten sind, die Schärfe unserer Sinne und unseres Geistes zu 
vermehren, und weil sie, wegen der Kürze unseres Leben auf  diesem Planeten, 
den wir bewohnen, mir das nicht zu geben vermögen, was die Wünsche meines 
Herzens zufriedenstellen könnte8.

L’acutezza della mente e quella dei sensi sono concepite come un’unica entità 
che l’uomo deve perseguire per soddisfare la propria natura e, di conseguenza, 
per raggiungere la felicità. A livello semantico dalla lettera di Wieland emerge 
una profonda consapevolezza rispetto all’essenza del ganzer Mensch, che modifi-
ca anche la concezione di un sentimento come l’amore: non ci può essere vero 
amore se non vengono soddisfatti insieme il corpo e lo spirito, «Herz und Geist»9, 
posti ora sul medesimo piano. Lessico, sintassi, retorica e semantica concorrono 
a fare emergere subito una Gefühlspoetik: Wieland, lo Ich della lettera, utilizza 
le parole e in particolare il medium epistolare per “mettersi a nudo” di fronte 
all’amata, mostrando nel modo più immediato possibile sensazioni, sentimenti, 
emozioni e pensieri che attraversano il suo corpo e la sua mente. Il testo, dun-
que, rivela come l’autore stesso utilizzi la scrittura per dare voce al ganzer Mensch. 

La comunicazione attraverso gli scambi epistolari diviene il mezzo per ma-
nifestare l’interezza e la complessità dell’essere umano, individuo posto spesso 
da solo di fronte a sensazioni e sentimenti apparentemente inesprimibili. Dalla 
metà del Settecento, come mostrano questi esempi, la lettera diviene un luogo 
privilegiato dove esprimere con libertà – come suggerisce Schneider – il fitto 
dialogo tra cuore e mente, configurandosi come autentica Herzensschrift.

8	  Ivi, pp. 39-40. «Vi vedo troppe tenebre, troppe nubi, incertezza e imperfezione, causate dai 
difetti e dalle debolezze dello spirito umano in generale e del mio in particolare, così come 
siamo troppo tagliati fuori dai mezzi per accrescere l’acutezza dei nostri sensi e delle nostre 
menti e perché essi, a causa della brevità delle nostre vite su questo pianeta che abitiamo, non 
sono in grado di darmi ciò che potrebbe soddisfare i desideri del mio cuore». 

9	  Gryphius, Tränen des Vaterlandes, cit., v. 8.

219Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



Christoph Martin Wieland an Sophie La Roche (28. September 1757)
Ricordando quanto esposto da Albrecht Koschroke in Körperströme und 
Schriftverkehr, si legga il seguente passaggio da un’altra lettera che Wieland scrive 
a Sophie, il quale esplicita a mo’ di confessione come le proprie missive siano 
davvero Herzensschriften, scritti in cui l’autore riversa senza filtri il proprio uni-
verso degli affetti:

Meine teuerste Base,
Ich weiß kaum, ob ich wache, oder ob mich nur ein angenehmer Traum täuscht. 
Schreibe ich würklich an Sie, sind Sie würklich wieder näher bei mir, und werde 
ich würklich eine Antwort von Ihrer liebsten Hand erhalten? Wiewiel unerwartete 
Glückseligkeit! Mein Herz danket Ihnen mit allen seinen Empfindungen für die 
neue Probe, die Sie mir durch die Erlaubnis, Ihnen zu schreiben, von Ihrem güti-
gen Andenken geben. Aber damit diese großmütige Tat vollkommen sei, werden 
Sie mir erlauben, Ihnen diesesmal mehr aus meinem Herz zu schreiben, als ich 
seit einem gewissen Zeitpunkt jemals getan habe [...]. Eine Zärtlichkeit, in der gar 
nichts Fanatisches war, hielt mich zurück, Ihnen in den wenigen Briefen, die ich 
seit mehr als drei Jahren an Sie schreiben konnte, alles zu sagen, was ich empfand. 
[...] Ein Brief, alle zwei oder drei Jahre ein Brief  ist ja alles, was mir von Ihnen 
übrig geblieben ist!10

Le lettere, la scrittura, sono ormai gli unici luoghi di contatto tra Wieland e la 
sua amata, divenuta Frau La Roche. Tra i due si interpone una distanza sempre 
più vasta, che si estende sia sul piano spaziale sia su quello temporale, e che sol-
tanto le lettere tentano di colmare. Dalle parole dell’autore nel passaggio citato 
emerge chiaro il ruolo che la scrittura assume nel veicolare le emozioni e, trami-
te questa loro esplicita estrinsecazione, nel colmare la distanza tramite una nuo-
va poetica capace di trasformare il Gefühl in parola. La ripetizione di “Ein Brief ” 
nell’ultima riga del passaggio riportato sottolinea con forza il ruolo chiave che 
gioca la scrittura epistolare in questa esperienza e comunicazione emotiva. In 
tal senso, in queste lettere del periodo pre-stürmeriano si delinea una lingua del 
sentire emotivo interiore che è una lingua universale, capace di andare al di là 
delle distanze fisiche e delle differenze tra i singoli individui. Afferma ancora 
Wieland in una lettera a Sophie del 12 novembre 1765:

10	  Brief  n. 15, in Ich bin mehr Herz als Kopf, cit., pp. 66-67, 69. «Mia carissima cugina, a malapena 
so se sono sveglio o se sono solo ingannato da un piacevole sogno. Vi sto davvero scrivendo, 
siete davvero di nuovo vicino a me e davvero riceverò una risposta dalla Vostra carissima 
mano? Quanta felicità inaspettata! Il mio cuore Vi ringrazia con tutte le sue sensazioni per la 
nuova prova che, permettendomi di scriverVi, mi date del Vostro gentile ricordo. Ma affinché 
questo atto generoso sia completo, mi permetterete di scriverVi questa volta più di cuore di 
quanto non abbia più fatto da un certo momento in poi [...]. Una tenerezza in cui non c’era 
nulla di fanatico mi ha trattenuto dal dirVi, nelle poche lettere che da più di tre anni ho po-
tuto scriverVi, tutto quello che ho provato. [...] Una lettera, una lettera ogni due o tre anni è 
proprio tutto ciò che mi resta di Voi!».

220 Per una poetica delle emozioni



Es gibt Augenblicke, in denen eine naive und kindliche Fröhlichkeit sie in meinen 
Augen charmant macht, und andere, in denen die Empfindsamkeit ihres Herzens, 
die in Gesellschaft verborgen ist wegen des Mangels, sie in passenden Begriffen 
zum Ausdruck zu bringen, sich durch die universale Sprache des Gefühls äußert, und zwar 
auf  eine Weise, die für ein Herz wie das meine wahrhaft köstlich ist11.

«La sensibilità del suo cuore, nascosta in società per l’incapacità di esprimerla 
attraverso concetti appropriati, si rivela attraverso la lingua universale del sentimento, e 
cioè in un modo che per un cuore come il mio è davvero delizioso».

Christoph Martin Wieland an Sophie La Roche (Sommer 1764)
In una lettera successiva, estrapolata ancora dal carteggio con Sophie von La 
Roche, Wieland esprime in modo semplice e diretto il sentimento d’amore che 
lo lega a Sophie e che si dispiega tra anima e corpo, influenzando anche l’im-
maginazione e la dimensione onirica. Dalla lettera in questione, si citano alcuni 
passaggi particolarmente significativi:

Träume sind vielleicht Prüfsteine für unsere Gefühle, die man gegenüber einer 
Person von Ihrem Geschlecht hegt. [...] Ist es möglich, daß ein Traum meiner 
Seele alle Fühlbarkeit wiedergeben kann, den ganzen Enthusiasmus, den sie seit 
so vielen Jahren verloren hatte? [...] Lassen Sie mich also meine Gefühle genießen 
und die lebhafte Überzeugung, daß der Gott unserer Liebe mir soeben in die-
sem Traum, der mein Glück macht, die Überzeugung gegeben hat, daß Ihnen 
kein Unrecht geschah, indem er Ihnen zeigte, wie sehr ich wünsche, daß Sie mir 
eines Tages die Augen schließen werde. Man wollte uns täuschen, wir haben die 
Narrheit, uns selbst täuschen zu wollen, indem wir dieses göttliche Gefühl, das 
wir so oft und so lebhaft in Wirklichkeit gespürt haben, als Enthusiasmus, Illu-
sion, Extravaganz behandelt haben. Die Erfahrung vieler Jahre, die Ehrbarkeit, 
die Reinheit unserer Freundschaft, seitdem wir uns wieder zusammengefunden 
haben, die Stimme unseres Herzens, die bei verschiedenen Gelegenheiten ver-
nehmlich geworden ist, alles beweist uns ihre Wahrheit und Unveränderlichkeit. 
Kein Vergnügen, kein angenehmes Gefühl, kein Gegenstand, den ich an deine 
Stelle setzen wollte, o ewiger Zauber meines Herzens, konnte mich ganz zufrie-
denstellen und mich zu dieser Stufe intimen, ruhigen, unaussprechlichen Glücks 
erheben, zu der mich ein einziger deiner Blicke erhebt – dieser Blick, der mir in 
meinem Traum sagte: Lies in meiner Seele, Freund, schau, wie du geliebt wirst, 
wie ich allein lieben kann – O was haben wir zu fürchten von einem Gefühl, das 
immer nur tugendhaft war, das unsere Seelen verschönert, veredelt, geläutert hat. 
[...]

11	  Ivi, Brief  n. 19, p. 79. «Ci sono momenti in cui una ingenua e infantile allegria la rende 
affascinante ai miei occhi, e altri in cui la sensibilità del suo cuore, nascosta in società per 
l’incapacità di esprimerla attraverso concetti appropriati, si rivela attraverso la lingua universale del 
sentimento, e cioè in un modo che per un cuore come il mio è davvero delizioso». 

221Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



NB. Es ist kein Mißtrauen, aber es hat sich etwas in mir dagegen gesträubt, diese 
Zeilen auszustreichen, die meine Gedanken schlecht ausdrücken12.

Benché Wieland affermi che queste righe esprimono male il suo pensiero, la 
Gefühlstextualität che si riscontra a vari livelli riesce invece a esprimerlo appieno. In 
questo caso specifico, il livello più rilevante è quello sintattico: i periodi del passag-
gio citato ricalcano il ritmo veloce dei pensieri che si susseguono l’uno dopo l’al-
tro, guidati a loro volta da un sentimento dirompente dal quale sgorga frase dopo 
frase. Il traboccare dell’interiorità dell’autore viene tradotto testualmente con una 
serie di frasi brevi e di periodi paratattici, dove la coordinazione per asindeto ri-
produce l’immediata e libera associazione di sensazioni e pensieri nella mente di 
Wieland. Quello che si percepisce leggendo queste righe è il ritmo del cuore che 
si fa testo. Se Wieland percepisce le sue parole come manchevoli e non sufficien-
temente espressive per esplicitare il proprio sentire, vero è che la semantica del 
testo non risiede solo nella somma dei significati di ogni singolo lemma, bensì nel 
loro intrecciarsi e in un significato complessivo che, soprattutto in questo caso, è 
restituito più dal ritmo della sintassi che dal lessico o dalla retorica.

Da questo linguaggio del cuore, da questa genuina e autentica Gefühlspoetik, 
nascono le opere letterarie. Scrive Wieland a Sophie qualche tempo più tardi, in 
una lettera del 29 luglio 1770:

Folgen Sie beim Schreiben dem Antrieb Ihres Genies, schreiben Sie nur in den 
Momenten, wo Sie fühlen, daß entweder das Herz bewegt oder die Phantasie er-
hitzt ist; dann wird es Ihnen, wenn Sie ein Werk der Fiktion komponieren wollen, 
leicht sein, sich an die Stelle der Personen zu versetzen, die Sie reden oder handeln 
lassen wollen, vorausgesetzt, diese Personen sind Ihnen ähnlich13.

12	  Ivi, Brief  n. 18, pp. 74-77. «I sogni sono forse pietre di paragone per i nostri sentimenti che 
si nutrono verso una persona del Vostro genere. [...] È possibile che un sogno possa restitu-
ire alla mia anima tutta la sensibilità, tutto l’entusiasmo che aveva perso per tanti anni? [...] 
Lasciatemi dunque godere dei miei sentimenti e della vivida convinzione che il Dio del nostro 
amore mi ha appena dato, in questo sogno che fa la mia felicità, la convinzione che non Vi 
è stata fatta alcuna ingiustizia mostrandoVi quanto desidero che un giorno Voi chiudiate gli 
occhi su di me. Hanno voluto ingannarci, abbiamo la follia di volerci ingannare trattando que-
sto sentimento divino, che abbiamo provato così spesso e così vividamente nella realtà, come 
entusiasmo, illusione, stravaganza. L’esperienza di molti anni, la rispettabilità, la purezza della 
nostra amicizia da quando ci siamo ritrovati di nuovo, la voce del nostro cuore che in varie 
occasioni è divenuta percettibile, ci dimostrano la sua verità e immutabilità. Nessun piacere, 
nessun sentimento gradevole, nessun oggetto che avrei voluto mettere al tuo posto, o eterno 
incantesimo del mio cuore, potrebbe soddisfarmi del tutto e innalzarmi a quel livello di inti-
ma, calma, inesprimibile felicità a cui mi innalza un solo tuo sguardo – quello sguardo che nel 
mio sogno mi ha detto: leggi nella mia anima, amico, osserva come sei amato, come io sola 
posso amare – O cosa dobbiamo temere da un sentimento che è sempre stato solo virtuoso, 
che ha abbellito, nobilitato, purificato le nostre anime. [...]  NB. Non è sfiducia, ma qualcosa 
in me mi ha trattenuto dal cancellare queste righe, che esprimono male i miei pensieri». 

13	   Ivi, Brief  n. 38, p. 114. «Seguite nello scrivere l’impulso del Vostro genio, scrivete solo nei 
momenti in cui sentite che il cuore è commosso o la fantasia accesa; allora, quando vorrete 

222 Per una poetica delle emozioni



Ci sono qui, oltre alla dichiarazione esplicita del legame tra scrittura ed emozio-
ni, tutti i presupposti dello Sturm und Drang ormai alle porte. 

Sophie La Roche an Johann Georg Jacobi (4. August 1771)
La riprova dell’assimilazione da parte di Sophie von La Roche dei consigli di 
Wieland esposti nella missiva precedente si ritrova in una lettera che Sophie 
scrive a Johann Georg Jacobi il 4 agosto del 1771, rivelando apertamente lo 
stretto legame autobiografico che intercorre tra l’autrice della lettera e la Sophie 
protagonista del romanzo epistolare pubblicato nello stesso anno:

Wie oft, lieber George, ist unsere beste Freude nur ein Traum, und wie oft wer-
den die schönste[n] und besten Entwürfe zu Schattenbildern, weil eine fremde 
Gewalt die Tätigkeit unsers Herzen verhindert. Sie, und vielleicht unter vielen Sie 
allein, werden sich vorstellen können, daß die ernste und melancholische Grund-
züge meines Romans, wie die blasse Grundfarbe meines Gesichts, aus dem oft 
erneuerten Gefühl des Kummers entstunden, den mir die gezwungene Unter-
drückung der Bewegungen meines Herzens gab, wenn ich die Gelegenheit einer 
edlen Handlung leer vorübergehen sah, nachdem ich bei ihrem ersten Anblick mit 
aller Lebhaftigkeit meiner Seele schon zum voraus das Vergnügen gefühlt hatte, 
diese Handlung auszuüben oder ausüben zu sehen14.

È importante notare come questo legame autobiografico sia radicato nel Gefühl 
che la Sophie autrice riesce a rielaborare, fare proprio e rendere narrazione at-
traverso la sua Geschichte des Fräuleins von Sternheim. A livello strettamente testuale, 
invece, si noti in particolare la sintassi del passo citato: soprattutto nel secondo 
dei due periodi, è possibile sentire durante la lettura il ritmo del cuore e quello 
dei pensieri che dettano le parole da scrivere. Le frasi che lo compongono, per 
la maggior parte coordinate per asindeto, riproducono un susseguirsi di pensieri 
e sentimenti quasi affannati l’uno dietro l’altro, convergendo verso un lungo 
periodo che fa da specchio all’intreccio di emozione e cognizione che si snoda 
nel corpo e nella mente dell’autrice. Questo intreccio forma il textus di parole 
racchiuse nella lettera, che ci rivelano in due modi – contenutisticamente e sti-
listicamente – la profonda interrelazione tra la scrittura e il sentire dell’autore. 
Questo stesso sentire, il Gefühl che Sophie nomina nella lettera, è ciò che fa 

comporre un’opera di finzione, Vi sarà facile mettervi al posto dei personaggi che volete far 
parlare o agire, purché questi personaggi siano simili a Voi». 

14	  Ivi, Brief  n. 56, p. 144. «Quante volte, caro George, la nostra migliore gioia non è che un 
sogno, e quante volte gli abbozzi migliori, più belli, diventano immagini d’ombra perché qual-
che forza estranea impedisce l’attività del nostro cuore. Voi, e forse Voi solo tra molti, potrete 
immaginare che i tratti seri e malinconici del mio romanzo, come il pallido colore di fondo 
del mio viso, derivavano dal sentimento di dispiacere, spesso rinnovato, che la soppressione 
forzata dei moti del mio cuore mi dava quando vedevo passare a vuoto l’occasione di una 
nobile azione, dopo che già dal primo sguardo avevo sentito in anticipo, con tutta la vivacità 
della mia anima, il piacere di compiere o di vedere compiere quell’azione». 

223Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



dello scrivere un atto profondamente incarnato. Come viene esplicitato anche 
nell’ultima riga, e come confermano oggi le teorie enattiviste precedentemente 
esposte, c’è una linea di continuità tra l’anima e l’azione, tra le emozioni e il 
pensiero, culminante in questo caso nella pubblicazione del romanzo epistolare 
che si analizzerà in seguito.

Goethe an Sophie La Roche (20. November 1772)
Warum auch nur ein Wort darüber, daß Ihr Brief  nicht gleich auf  den meini-
gen folgte; kenn ich nicht Ihr Herz und weiß ich nicht, daß es in Neigung und 
Freundschaft unveränderlich bleibt. Seit den ersten unschätzbaren Augenblicken, 
die mich zu Ihnen brachten, sein jenen Szenen der innigsten Empfindung, wie 
oft ist meine ganze Seele bei Ihnen gewesen. Und drauf  in der Glorie von häus-
licher, mütterlicher Glückseligkeit, umbetet von solchen Engeln Sie zu schauen, 
was mehr ist: mit Ihnen zu leben! Meine Armut an Worten, meine Unfähigkeit, 
mich laut zu freuen, haben mir allein ausdrücken können, was ich fühlte, und Sie 
– Sie wissen am besten, was Ihr Herz für mich spricht. 
Sie klagen über Einsamkeit! Ach, daß das Schicksal der edelsten Seelen ist, nach 
einem Spiegel ihres Selbst vergebens zu seufzen. [...] Daß aber auch des Men-
schen Schicksal ist, daß der Reiche nicht lebendig fühlt seinen Reichtum! Glauben 
Sie Ihren Freunden, wie überwohl der Austeiler des Ganzen es mit Ihnen ge-
meint hat; wir nur wissen, was Sie haben, denn wir empfinden nicht, was Ihnen 
fehlt. Hundertmal freuen wir uns im Geiste nach über die Augenblicke, die wir in 
Gegenwart der schönsten Natur in dem seligsten Zirkel genossen. [...] 
Ein edles Herz und ein durchdringender Kopf, wie leicht von außerordentlichen Empfin-
dungen gehen sie zu solchen Entschließungen über, und das Leben – was brauch, 
was kann ich Ihnen davon sagen. Mir ist’s Freude genug, dem abgeschiedne Un-
glücklichen, dessen Tat von der Welt so unfühlbar zerrissen wird, ein Ehrenmal in 
Ihrem Herzen errichtet zu haben15.

15	  Ivi, Brief  n. 76, pp. 173-174 (corsivo mio). «Perché neanche solo una parola sul fatto che la 
Vostra lettera non abbia seguito immediatamente la mia; non conosco il Vostro cuore e non 
so se rimanga immutabile nell’inclinazione e nell’amicizia. Dai primi impagabili momenti che 
mi hanno portato da Voi, da quelle scene della più intima sensazione, quante volte tutta la mia 
anima è stata con Voi. E poi, nella gloria della beatitudine domestica, materna, vedervi cir-
condata da tali angeli, cosa può esserci di più: vivere con Voi! La mia povertà di parole, la mia 
incapacità di gioire ad alta voce, sono state le sole in grado di esprimere ciò che sentivo, e Voi 
– Voi sapete meglio di tutti ciò che il Vostro cuore dice per me. Vi lamentate della solitudine! 
Ah, che il destino delle anime più nobili è quello di sospirare invano anelando uno specchio 
di se stesse. [...] Ma che è anche il destino dell’uomo, che mentre vive il ricco non senta la sua 
ricchezza! Credete ai Vostri amici, quanto benevolo è stato con Voi Colui il quale distribuisce 
il tutto; noi sappiamo solo ciò che avete, perché non sentiamo ciò che Vi manca. Cento volte 
ci rallegriamo in spirito per i momenti goduti in presenza della natura più bella nella cerchia 
più beata. [...] Un cuore nobile e una testa penetrante, con quanta facilità passano da sensazioni 
straordinarie a tali risoluzioni, e la vita – che bisogno c’è, che cosa posso dirVi a proposito. 
Sono abbastanza contento di aver eretto nel Vostro cuore un monumento all’infelice defunto, 
la cui azione è così impalpabilmente strappata dal mondo». 

224 Per una poetica delle emozioni



In questo estratto dalla lettera che Goethe scrive a Sophie, la Gefühlspoetik emer-
ge a tutti i livelli, ma soprattutto nella semantica. Queste righe si presentano 
infatti come una confessione a cuore aperto di sensazioni e pensieri solo appa-
rentemente individuali, poiché acquisiscono nel corso della lettera una dimen-
sione esplicitamente antropologica e dunque universale: «Daß aber auch des 
Menschen Schicksal ist».

Da notare, a livello lessicale, la ripetizione della parola “Herz” che compare 
diverse volte nel testo, confermando come tali lettere vogliano essere autentiche 
e immediate Herzensschriften.  Il lemma Herz, peraltro, è affiancato a “ein dur-
chdringender Kopf ”, una testa penetrante, potremmo dire acuta: anche tra le 
righe della missiva emerge l’antropologia del ganzer Mensch.

I Liebesbriefe di Herder a Karoline Flachsland
Il carteggio tra Herder e l’amata Karoline Flachsland, conosciuta a Darmstadt 
nell’agosto del 1770, rappresenta uno scrigno prezioso della Gefühlspoetik e, al 
contempo, dei presupposti dello Sturm und Drang che vengono condensati tra le 
righe sentimentali ed emotive delle singole lettere. Proprio in quanto portatore 
di un profondo valore letterario e antropologico, questo carteggio può essere 
riletto ancora oggi da nuove prospettive16. La lente della Affektenlehre, per esem-
pio, permette di fare emergere il significato più profondo del linguaggio amo-
roso – solo apparentemente individualistico – presente nello scambio epistolare 
tra Herder e Karoline. Koschorke osserva:

Das moralische Training der Alphabetisation besteht darin, sich an das strukturell 
bedingte Niveau der Vergeistigung anzupassen, sich die Negation des Körpers 
und die Affirmation seiner Abwesenheit – als Seele – subjektiv zu übereignen. 
Sie steigert sich in dem Maß, in dem der Schreiber sich vorbehaltlos, mit offe-
nem Herzen und strömender Seele, den Transformationen der Verschriftlichung 
überläßt. Darin besteht der Gegensatz zu den diplomatischen billetts d’amour 
der höfischen Kultur, die das Schreiben noch als Umweg in einem Bezugskreis 
rhetorischer Persuasion auffaßt und deshalb in der bürgerlichen Moralistin als 
lügenhafter Gegensatz zur Authentizität der Herzensschrift befehdet wird17.

16	  Cfr. Tanja Reinlein, Zu den Briefwechseln zwischen Luise und Johann Christoph Gottsched, Meta und 
Friedrich Gottlieb Klopstock, Caroline Flachsland und Johann Gottfried Herder, in Handbuch Brief, cit., 
pp. 905-913, qui in particolare pp. 909-911. 

17	  Koschorke, Alphabetisation und Empfindsamkeit, cit., p. 620. «L’allenamento morale dell’alfa-
betizzazione consiste nell’adattarsi al livello strutturalmente condizionato della spiritualizza-
zione, nel trasferire su di sé, soggettivamente, la negazione del corpo e l’affermazione della 
sua assenza – come anima. Essa aumenta nella misura in cui lo scrittore si abbandona senza 
riserve, con cuore aperto e anima fluente, alle trasformazioni della scrittura. In questo con-
siste il contrasto con i diplomatici billetts d’amour della cultura cortese, che concepisce ancora 
la scrittura come un diversivo in un circolo di riferimento di persuasione retorica ed è quindi 
combattuta dalla morale borghese in quanto antitesi menzognera rispetto all’autenticità della 
scrittura del cuore». 

225Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



Di seguito si propone l’analisi di una selezione di lettere che Herder scrive all’a-
mata, preannunciando con la sua poetica delle emozioni il movimento stürm-
eriano ormai prossimo e, addirittura, i fondamenti dell’odierna estetica della 
ricezione in chiave neuroermeneutica. Nelle lettere che seguono, la scrittura 
diviene un medium per far scorrere gli affetti oltre ogni distanza, «durch das 
Medium Schrift Nähe herstellen können»18, dunque, per creare vicinanza trami-
te la parola scritta.

Herder an Karoline (25. August 1770)
Qui il testo integrale di una lettera estratta dal carteggio tra Herder e l’amata 
Karoline Flachsland:

Jetzt, in der Morgenröthe meines Geburtstages, mit wem könnte ich mich in 
dieser Einsamkeit würdiger unterhalten, als mit der vortreflichen Gefühlvollen 
Freundin, die mir der Himmel eben in diesen Tagen auf  eine so wunderbare Art 
gegeben. Ich sage, gegeben; denn warum sollten wir und einander, meine liebste 
Freundin, unser Herz verhelen, und über eine Art von Empfindung erröthen 
wollen, die uns auf  eine so sonderbare Weise gleichsam überraschet, und die so 
sehr auf  das heiligste Gefühl der Unschuld und Tugend gewebt sind. Mir we-
nigstens glauben Sie es, meine Allerliebste! wenn ich mir die Unschuld, die 
süßeste, reineste, seligste Zärtlichkeit, die ganze Gefühlvolle schöne Natur 
einer Menschlichen Seele vorstellen will: so wird kein andres als Ihr Bild draus 
– Ihr Bild mit jedem kleinsten Zuge. Ihr Unschuldiges, einfaches, freies Gesicht, 
Ihr blaues, stilles, fühlendes Auge, Ihr leichter Körper, in jeder Stellung ganz 
Natur, ganz Munterkeit, ganz sanfte Zärtlichkeit und Anmuth: die unschuldige 
Natur, die mit jedem Worte von Ihren Lippen spricht, und nicht argwohnet, daß 
Böses in der Welt sey: die muntre, rege Freundschaft, die Sie zu empfinden 
fähig sind: die Freude, die Sie anwandeln kann, wenn Sie von einer guten That 
hören: die sanfte Thräne, die sich in Ihr blaues himmlisches Auge stielt, wenn 
Sie Empfindungen lesen oder hören – und meine süße Unschuldige! das Alles 
ist noch nichts, wenn ich Sie in Ihrer würklichen freundschaftlichen Willfährig-
keit, in Ihrer ungezwungnen Rastlosen Thätigkeit, und Gefälligkeit sehe: wenn 
ich höre, wie edel und schwesterlich Sie sich Ihrer Familie angenommen, und 
insonderheit, wie Sie, vortreffliche Seele, auch wissen zu ertragen, und mit Un-
schuld zu überwinden. Wenn ich mir bewußt wäre, daß ein Einziger dieser Züge 
ein Gemälde der Schmeichelei, der Galanterie, oder gar der Leidenschaft seyn 
könnte: Mademoiselle, mich selbst aufs häßlichste verabscheuen würde ich: denn 
was wäre abscheulicher, als nach Darmstadt zu kommen, ein armes, naives, un-
schuldiges Mädchen mit Schmeicheleien und Galanterie täuschen zu wollen, und 
nach einer so schönen Heldenthat in die Welt fortzugehen – Könnten Sie mich so 
niedrig denken? Nein, das könnten Sie nicht, und wenn Sie mir nichts zugestehen; 
edles, rechtschaffnes Kind, so gestehen Sie mir, wie Sie sagten, Redlichkeit zu. Ich 
ging wahrheftig nicht darauf  aus, um Ihre Gunst und Freundschaft zu buhlen: die 

18	  Reinlein, op. cit., p. 910. 

226 Per una poetica delle emozioni



beiden ersten male, da ich Sie sah, gingen vorbei, ohne daß ich was Unterschied-
nes gegen Sie fühlte: das folgende mal, da uns der Herr Anger zusammenführte, 
waren Sie mir nur immer noch von Seite Ihres fühlbaren Geschmacks und Ihres 
muntern, gutherzigen Umgangs merkwürdig; Sie sehen mich also als keinen Tho-
ren, der sich bei dem ersten Augenblick erhitzet, und verblendet, um mit einmal 
wieder kalt zu werden. Selbst das erste mal, da wir im Walde der Fasanerie waren, 
und ich schon anfing, Sie recht liebzugewinnen, war es noch immer mehr munte-
re Schäckerei, und Freuden der Geselschaft, als Etwas Geheimers und Heiligers 
der Freundschaft. Aber, mein kleines Göttliches Mädchen, da wir uns nach der 
Predigt zusammen fanden, da wir, meine liebe, unschuldige Psyche im Walde 
sangen und sprachen, und uns die ersten Accente einer Empfindung, die sich 
ganz ohne unser Bewußtseyn meldete, einander stamleten: da ich nicht ruhen 
konnte, Sie auf  den folgenden Tag zu besuchen, und an der Spitze Ihrer Finger 
einige sanfte Töne hingen, die Sie vom Clavier hervorlockten; da wir nachher im 
Brunnenwalde zusammen lasen und fühlten, und uns mit der Hoffnung verlie-
ßen, uns Morgen wieder zu finden, da – und nachheir immer von Zug und Zug 
lernte ich Sie immer mehr kennen, und o Gott, am meisten den Tag kennen, da 
ich meinen Abschied nahe glaubte, und in der Kühle des Abends zum letzten 
mal, und wie gerührt, mit Ihnen zur Allee wandelte: O Gott, die Bezeugung Ihrer 
Theilnahmung und Ihrer Freundschaft, daß Sie etwas mit mir und für mich 
fühlten, Ihre Thräne, die abgebrochnen Zweifel, und Fragen und Freundschafts-
bezeugungen – allerliebstes, redliches Kind, ists zu viel, daß ich glaube, damals Ihr 
Herz sprechen gehört zu haben? Nein! es hat noch gestern gesprochen, selbst 
bei Ihren bittern Vorwürfen und Zweifeln hats gesprochen – und ach! warum 
kann ich Ihnen diese Vorwürfe und Zweifel nicht widerlegen, wie ichs wollte!, 
und gleich wollte. Edle, rechtschaffne Seele, glauben Sie es mir, der ich jetzt vor 
Ihnen stehe und meine ganze Seele sprechen laße; ist Ihnen an meiner äußers-
ten Hochachtung und Freundschaft etwas gelegen; fühlen Sie nur etwas von 
der Sympathie und Ahndung daß wir einander zum Glück bestimmt seyn 
könnten, die ich so bald gefühlt habe, da ich Ihr Herz sah – so glauben Sie 
einer Empfindung, die sich nicht ausdrücken läßt, daß der Eindruck, den 
Sie auf  mich gemacht haben, der einzige und ganz der erste in seiner Art 
ist, so viel ich auch von Ihrem Geschlechte kennen gelernt, geliebt und 
geschätzt habe. Glauben Sie es mir, daß mein Herz sich nicht beßer ergie-
ßen kann, als wenn ich mir zwischen und die Scenen einer ewigen Freund-
schaft und Zärtlichkeit gedenke: Gott! und wie oft gedenke ich die! Ihr Bild 
steht mir da Tag und Nacht vor Augen; ich sehe Sie in allen Äußerungen 
Ihrer schönen Seele, und in allen Situationen, wo Sie mein Herz gerührt. 
Dies Bild, dieser geliebte Schatten wird mich auch in meiner Entfernung nicht 
verlassen, wenn nur der meinige eben so um Sie schwebte. Sie werden mir wenigs-
tens Freundschaftsbriefe und Erkundigungen nach Ihnen erlauben: und o gebe 
der Himmel, und die gütige Vorsehung, daß die Wünsche, die es mir nicht erlaubt 
ist, hier zu sagen, und die Plane, über die sich wenigstens meine Einbildungs-
kraft freuet, von der Zukunft und dem Schicksal befördert würden! Wenigstens, 
mein süßes unschuldiges Kind, hat unser Umgang und Freundschaft sich keinen 
Vorwurf  zu machen und soll ihn nie zu machen haben. Wir wollen, so lange wir 

227Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



zusammen sind, uns zur Unschuld und Empfindsamkeit und Tugend ermuntern; 
und das soll uns auch in der Entfernung unser Andenken seyn. Wir wollen die 
Natur und Güte des Herzens gemeinschaftlich lieben lernen, und immer 
unser Herz verschönern, als wenn wir zusammen läsen und sprächen und 
Gutes thäten. Wir wollen nicht an unsern Abschied gedenken: seyn Sie wieder 
die erste, muntre, heitre, unschuldig-freudige Flachsland. Der Himmel hat uns so 
sonderbar zusammengeführt, und in dessen Hand ist ja auch das Schicksal der 
Zukunft. Auch wenn wir uns in der Welt nie wieder sähen, so können wir uns 
noch unsres Umgangs freuen, und ich danke Gott jetzt mit Thränen, daß er mir 
eine so schöne Seele, wie die Ihrige gezeigt hat. Leben Sie wohl. Ich bin, 
Ihr ewiger
Herder

P.S. Darf  ich noch vor meiner Abreise einen Brief  von Ihrer Hand hoffen, aber 
so ganz in der stillen Sprache des Herzens, als Sie denken?19 

Dal punto di vista lessicale, la lettera di Herder si configura come una fitta rete 
di parole riconducibili alla sfera degli affetti e del sentire inteso sia come Fühlen 
sia come Empfinden, come risulta evidente dall’analisi effettuata attraverso il 
software voyant, il quale mostra le parole più frequenti nel testo in ordine decre-
scente. Selezionando alcuni lemmi di particolare rilievo ai fini dell’argomenta-
zione, ecco che si rende visivamente chiara la Gefühlstextualität a livello lessicale: 

Fig. 6.2 Schermata del software voyant, analisi lessicale a livello quantitativo

19	  Herder an Karoline (25. August 1770), in Johann Gottfried Herder, Briefe, Hermann Böhlaus 
Nachfolger, Weimar 1977, Bd. 1, pp. 188-191. Trad. mia in appendice, p. 306. 

228 Per una poetica delle emozioni



La frequenza dei lemmi selezionati (ovvero Herz*, Seele*, fühl*, empfind*, 
Empfindung*), in relazione al numero totale di forme di parola uniche nel testo 
(478), è alta e distribuita proporzionalmente in tutta la lettera. I lemmi ricondu-
cibili alla sfera dell’Affekt si intrecciano e si sovrappongono nel susseguirsi delle 
frasi, formando – come è evidente dal grafico colorato in alto a destra – un 
textus di parole volto a dipingere «die ganze Gefühlvolle schöne Natur einer 
Menschlichen Seele»20, ovvero la natura piena di sentimento di un’anima umana. 

A livello sintattico, la lettera herderiana è caratterizzata perlopiù da frasi e pe-
riodi paratattici, dove la coordinazione per asindeto riproduce l’accumularsi dei 
pensieri e il ritmo affannato del “cuore” dell’autore. Le subordinate che specifi-
cano e dettagliano i periodi principali, senza tuttavia appesantire la sintassi, sono 
soprattutto relative e oggettive. A uno sguardo generale, la struttura sintattica 
della lettera è prevalentemente semplice, e le frasi perlopiù brevi ben ricalcano 
l’immediatezza del pensare e del sentire che l’autore cerca di imprimere sulla 
carta. Si rilegga con attenzione il seguente passaggio:

Fühlen Sie nur etwas von der Sympathie und Ahndung daß wir einander zum 
Glück bestimmt seyn könnten, die ich so bald gefühlt habe, da ich Ihr Herz sah 
– so glauben Sie einer Empfindung, die sich nicht ausdrücken läßt, daß der Ein-
druck, den Sie auf  mich gemacht haben, der einzige und ganz der erste in seiner 
Art ist, so viel ich auch von Ihrem Geschlechte kennen gelernt, geliebt und geschätzt 
habe. Glauben Sie es mir, daß mein Herz sich nicht beßer ergießen kann, als wenn 
ich mir zwischen und die Szenen einer ewigen Freundschaft und Zärtlichkeit ge-
denke: Gott! und wie oft gedenke ich die! Ihr Bild steht mir da Tag und Nacht 
vor Augen; ich sehe Sie in allen Äußerungen Ihrer schönen Seele, und in allen 
Situationen, wo Sie mein Herz gerührt21.

La sintassi sembra ricalcare in maniera calzante la pienezza del sentimento d’a-
more di Herder, il quale afferma addirittura di non riuscire a esprimere appieno la 
sensazione che prova in quel momento. Tuttavia, i periodi brevi e le subordinate 
relative riproducono testualmente il ritmo del sentimento dell’autore trovando 
una possibile espressione per quella Empfindung solo apparentemente indicibile.

A livello retorico è necessario sottolineare l’utilizzo della personificazione sul 
finire della lettera, particolarmente evidente nel seguente passaggio:

20	  Ibidem. 
21	  «Sentite solo qualcosa della simpatia e della punizione per cui potremmo essere destinati l’u-

no per l’altra alla felicità che ho provato così presto dopo aver visto il Vostro cuore – credete 
a una sensazione che non può essere espressa, l’impressione che avete fatto su di me è l’unica 
e la prima del suo genere, per quanto del Vostro genere io abbia imparato a conoscere, amare e 
apprezzare. Credetemi, il mio cuore non può essere più commosso di quando penso alle sce-
ne di eterna amicizia e tenerezza tra noi: Dio! e quanto spesso ci penso! La Vostra immagine 
è davanti ai miei occhi giorno e notte; Vi vedo in tutte le espressioni della Vostra bella anima 
e in tutte le situazioni in cui avete toccato il mio cuore». 

229Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



Ists zu viel, daß ich glaube, damals Ihr Herz sprechen gehört zu haben? Nein! es 
hat noch gestern gesprochen, selbst bei Ihren bittern Vorwürfen und Zweifeln hats 
gesprochen – und ach! warum kann ich Ihnen diese Vorwürfe und Zweifel nicht 
widerlegen, wie ichs wollte!, und gleich wollte. Edle, rechtschaffne Seele, glauben Sie 
es mir, der ich jetzt vor Ihnen stehe und meine ganze Seele sprechen laße22.

Il cuore e l’anima parlano. In tali personificazioni – “Ihr Herz sprechen gehört 
zu haben” e “meine ganze Seele sprechen laße” – si dispiega in modo tanto sot-
tile quanto efficace il messaggio di Herder, il quale vuole parlare anche nella sua 
lettera la lingua del cuore e dell’anima, dando così una voce a tutto quel Fühlen 
che intercorre, proprio tramite lo scambio epistolare, tra lui e l’amata Karoline.  

Si può pertanto notare come in questa lettera si dispieghi la Gefühlstextualität 
su tutti i tre livelli presentati in precedenza: sono espedienti attraverso cui 
Herder riesce a comunicare «discorsivamente»23 un sentire che pervade anima e 
corpo. Diverse volte, infatti, Herder utilizza la parola Empfindung, “sensazione” 
che, come si è visto nel capitolo primo, parte proprio dal corpo per poi essere 
interiorizzata e rielaborata soggettivamente. Emblematica, infine, la chiusa della 
lettera: «Darf  ich noch vor meiner Abreise einen Brief  von Ihrer Hand hoffen, 
aber so ganz in der stillen Sprache des Herzens, als Sie denken?».

La lingua che riempie le pagine del carteggio tra Herder e l’amata è una “lin-
gua del cuore”, ricca di rimandi all’Affekt e a una consapevolezza della sua per-
vasività nella totalità della natura umana. La lettera si configura in questo senso 
come il medium attraverso cui trasmettere, nel modo quanto più diretto possibile, 
gli affetti che invadono e influenzano insieme il corpo – «fühlendes Auge»24 –, 
l’anima e il cuore. Non bisogna dimenticare l’anno in cui queste lettere vengono 
scritte. È il 1770: il razionalismo della Aufklärung comincia ormai a vacillare 
definitivamente, sull’onda degli impulsi provenienti da una nuova poetica – che 
ora chiamiamo Gefühlspoetik – della quale tra qualche anno gli Stürmer si faranno 
portavoce. Herder sembra qui anticipare, da un punto di vista del tutto perso-
nale, autobiografico, autentico, il linguaggio del sentimento che Goethe, nel 1774, 
inscrive tra le lettere fittizie del suo Werther. Inequivocabile, in tal senso, la lettera 
che Herder scrive a Karoline due giorni più tardi, il 27 agosto 1770.

Herder an Karoline (27. August 1770) 

Auch das traurige Vergnügen des Abschiedes selbst ist, vortrefliche Freundin, 
uns nicht zu Theil geworden, wie ichs wünsche. Unser Wald, und Klopstock, 

22	   «È troppo credere che io abbia sentito il Vostro cuore parlare allora? No! ha parlato anche 
ieri, anche in mezzo ai Vostri amari rimproveri e ai Vostri dubbi – e oh! perché non posso 
confutarvi questi rimproveri e questi dubbi, come lo avrei voluto fare, e subito. Anima nobile 
e retta, credete a me, che ora sono davanti a Voi e lascio parlare tutta la mia anima». 

23	   Cfr. Koschorke, Alphabetisation und Empfindsamkeit, cit. 
24	   Herder an Karoline, in Briefe, cit., pp. 188-191.

230 Per una poetica delle emozioni



und Alles, was wir einander zu sagen hatten, wurde vereitelt: mein Abschiedskuß, 
schönes, naives Mädchen, war nur im Vorübergehen, und da sitze ich nun hier 
nach dem unruhigsten Abende und der unruhigsten Nacht und höre den Wagen 
vorbeirollen, um mich von Ihnen zu entfernen. So ist unser Umgang also, bestes, 
unschuldiges Kind, für dies mal zu Ende: mir bleibt von Ihnen nichts übrig, als 
ein Andenken von dem meine ganze Seele voll ist, und ein Eindruck, der an sich 
schon die süßeste Verehrung Alles deßen, was Natur, Zärtlichkeit und Tugend 
ist, mit Ihnen in sich begreift. Nicht ich der Ihrige; Ihr Bild, und die edle Idee 
von Ihrer ganzen Seele soll der Schutzengel meiner Abwesenheit seyn, und ich 
bedaure nichts, als den gräulichen Zwang, in dem Sie leben, un an dem ich zu-
letzt auch habe Theil nehmen müssen: ich bedaure nichts, als daß uns auch so 
gar die einzige Viertheilstunde versagt ist, unsre Herzen zusammensprechen zu 
lassen, und Ihnen mit der empfindsamsten Seele zu sagen, was ich von und mit 
Ihnen denke. Unter welchem Himmel, und ich welchen Banden von Situation 
mich auch das Schicksal hinwerfe: so wird oft oft die kleine, ganz zärtliche, ganz 
zur Tugend und Freundschaft und Seligkeit eines himmlischen Lebens geschaffne 
Freundin vorschweben, und mich aufmuntern, meine Seele, wie die Ihrige ist, zu 
verschönern und zu veredeln. Und sollten wir uns auch nie in der Welt einander 
mehr sehen: sollte es gestern das letzte ewige Mal seyn, da ich Ihre Hand geküßt, 
laßen Sie uns noch nicht beklagen, uns gekannt zu haben, denn ist wohl je in der 
Welt eine Bekanntschaft süßer, unschuldiger, tugendhafter, und dem ganzen Ge-
fühl der Menschheit würdiger gewesen, als die Unsrige? Ich schreibe dies, meine 
allerliebste Freundin, mit einer Thräne, über die ich mich nicht schäme: noch 
eben jetzt küße ich mit dem ganzen Feuer meiner Seele Ihre Hand und Ihr Herz: 
ach Gott! sollte es denn unmöglich seyn, uns einander wiederzusehen? Warum 
hab ich nach Darmstadt kommen müssen? warum Sie gekannt? Leben Sie wohl, 
beste theureste Freundin und fahren Sie fort, so edel und unschuldig zu seyn, 
Ihre schöne Seele mit jedem Tage zu verschönern, und in der Situation, da Sie 
sind, und die mein ganzes Mitleid wecket, sich auch durch Ertragung zu veredeln: 
sehen Sie, ists nicht schon Belohnung gnug, eine Seele zu finden, die jede Voll-
kommheit Ihres Geistes und Herzens so lebhaft fühlt und so innig schätzt? Und 
ach! die Zeiten werden sich entwickeln: alles wird sich für uns aufheitern; das sagt 
mir nicht blos mein Wunsch, sondern meine ganze süßeste Ahndung, die ganze 
Vorempfindung meines Herzens – was sagt denn die Ihrige, meine Freundin? 
Wollen Sie mir das schreiben? Wenn es doch wäre! Auf  meine ersten Briefe an Sie 
richten Sie sich nicht: sie werden vielleicht manchmal den kalten Ton des Wohl-
standes haben müssen, aber die Ihrigen dörfen ihn nicht haben: Meine können 
in fremde Hände kommen, aber die Ihrigen nicht so leicht. Ich küße das einzige 
Blatt, was ich von Ihnen habe, tausendmal, und flehe den Himmel mit der Thräne 
einer scheidenden Wehmuth an, daß er Sie munter, vergnügt und glücklich mache. 
Denken Sie, meine liebste Flachsland bisweilen an Ihren
ewigen
H25.

25	  Ivi, pp. 191-192. Trad. mia in appendice, p. 308.

231Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



La Gefühlstextualität traspare in questa lettera a tutti i livelli: lessicale, sintattico, 
retorico e semantico. Più in particolare, quello che emerge in questo caso è un 
fitto intrecciarsi di questi livelli, tanto che diviene complicato scindere l’uno 
dall’altro. I periodi, ricolmi di parole che rimandano alla sfera degli affetti e 
del pensiero, ricalcano sintatticamente il ritmo dello Herz dell’autore, organo 
che si pone a metà tra il sentire del mondo esterno (Empfindung) e quello del 
mondo interiore del soggetto (Gefühl), generando emozioni e pensieri che si 
riversano nello sfogo epistolare con Karoline. Come in gran parte delle lettere 
appartenenti a questo carteggio, e in linea con il generale pensiero antropolo-
gico di Herder, emerge anche qui l’idea del ganzer Mensch, di una natura umana 
composta al contempo e senza gerarchie da corpo e anima, ragione e senti-
mento: «sehen Sie, ists nicht schon Belohnung gnug, eine Seele zu finden, die 
jede Vollkommheit Ihres Geistes und Herzens so lebhaft fühlt und so innig 
schätzt?»26. Il Gefühl espresso da Herder è allora un sentire che unisce “spirito” e 
“cuore”, preannunciando velatamente il concetto di Embodiment che oggi viene 
approfondito dalle neuroscienze cognitive.

In questo senso, come preannunciato in prospettiva teorica nel capitolo pre-
cedente, anche la scrittura e la lettura vengono intese come azioni che incarnano 
l’autentico sentire dell’autore o del lettore. Si noti in particolare il riferimento a 
Klopstock, autore chiave della Aufklärung, ma che viene qui nominato per alludere 
a un atto di lettura condivisa tra i due amanti, un’azione che altro non fa che raf-
forzare l’empatia e una sintonia percepibile a livello mentale e fisico. Proprio come 
succede a Werther e Lotte nell’emblematica scena in cui Werther legge a voce 
alta alcuni passaggi dai canti di Ossian, generando nell’ascoltatrice un travolgente 
sentimento empatico che unisce il mondo fittizio con quello reale27. Sulla linea di 
questa riflessione – quanto mai attuale – sul potere emotivo insito negli atti della 
scrittura e della lettura e, più in generale, nella letteratura, si colloca una lettera 
successiva, inviata da Herder a Karoline il 30 agosto del 1770.

Herder an Karoline (30. August 1770)

Eben da ich jetzt an Bücher und Empfindungen der Einsamkeit denke, muß ich 
Ihnen, meine Gefühlsvolle Freundin, von einem Eindruck ein Wort sagen, den 
ich gestern auf  der Bibliothek eines hiesigen Gelehrten (Gott sei bei uns!) emp-
fand. Ich wühlte unter den Büchern von Empfindung, und da fallen mir die über-
schwemmtzärtlichen und ecklen Briefe Gleims und Jacobis in die Hand, die ich 
seit Jahr und Tag nicht gesehen hatte. Gleich suchte ich also mein Lieblingsstück 
auf, und ich gestehe es, daß ichs jetzt mit einer Süßigkeit las, daß es mir Stunden 

26	  Ivi, p. 192. «Vedete, non è una ricompensa sufficiente trovare un’anima che sente ogni per-
fezione della Vostra mente e del Vostro cuore in modo così vivido e che la apprezza così 
profondamente?». 

27	  Cfr. Goethe, Die Leiden des jungen Werthers, cit., pp. 114-115.  

232 Per una poetica delle emozioni



lang im Kopfe schwebte, u. immerfort vorsang. Kennen Sies? es wäre artig, wenn 
wir uns begegneten: [Gedicht] 
[...] 
Ich hoffe, meine vortrefliche, schöndenkende Freundin, bald von Ihnen einen 
Brief  zu erhalten, der mich in meiner Einsamkeit von Ihnen, Ihrem Herzen, und 
Denkart und Befinden und Beschäftigungen unterhalte, und ein zweites süßes 
Andenken Ihrer Freundschaft sey. Leben Sei wohl, himmlische Seele, und glauben 
Sie, daß rein von allen ersinnlichen, irdischen
und niedrigen Gedanken ich mit dem Gefühl Ihrer ganzen Güte ewig sey

Ihr aufrichtigster Freund H28.

La lettura delle parole di Gleim e Jacobi genera in Herder una sensazione capace 
di perdurare nel suo pensiero per ore. Si intuisce allora come Herder affermi 
implicitamente tra le righe il potere empatico custodito in molti testi ricolmi 
di sentimento, quelli che l’autore chiama “Bücher von Empfindung”. La stes-
sa sensazione è generata dai colloqui epistolari con Karoline, tanto da sperare 
presto in una lettera dell’amata che – testualmente – lo intrattenga nella soli-
tudine, offrendo uno scorcio autentico e diretto sul cuore dell’amata, sul suo 
modo di pensare, sul suo stato d’animo, come se la pagina riuscisse a incorporare 
fedelmente l’interezza e la complessità del suo autore o della sua autrice. Nella 
lettera successiva Herder presenta per iscritto l’emozione – il Gefühl – scaturi-
to dalla lettura di una ode di Klopstock, lo stesso autore che in una scena del 
Werther unisce empaticamente, con un solo pensiero legato a un temporale, i 
due protagonisti. 

Herder an Karoline (1. September 1770)

Die ganze Welt war mir mit allen ihren Höflichkeiten zur Last; und nur die Ein-
samkeit, der Wald, und die Abenddämmerung sind die Sammelplätze meiner zer-
streuten Gedanken geworden. Da mich jetzt nichts, was blos vor den Kopf  ist, 
intereßirt: urtheilen Sie, wie froh ich war, da ich bei dem gelehrten Gott sei bei 

28	  Herder an Karoline, in Briefe, cit., pp. 200-201. «Proprio mentre sto pensando ai libri e alle 
sensazioni di solitudine, devo dirVi due parole, mia sensibile amica, riguardo a una impres-
sione che ho provato ieri nella biblioteca di uno studioso locale (che Dio sia con noi!). Stavo 
rovistando tra i libri del periodo della Empfindung e mi sono capitate in mano le lettere tenere 
e spigolose di Gleim e Jacobi che non vedevo da anni e anni. Allora ho cercato subito il mio 
pezzo preferito e confesso che l’ho letto con una tale dolcezza che mi è rimasto in testa per 
ore, e ha continuato a ricantare. Lo conoscete? sarebbe bene se ci incontrassimo: [Poesia] 
[...]  Spero, mia eccellente, bellissima amica, di ricevere presto da Voi una lettera che nella mia 
solitudine mi intrattenga su di Voi, sul Vostro cuore, sul Vostro modo di pensare, sul Vostro 
stato di salute e sulle Vostre occupazioni, e sarà un secondo dolce ricordo della Vostra amici-
zia. Addio, anima celeste, e credete che, purificato da tutti i pensieri sensuali, terreni e umili, 
io sarò con il sentimento di tutta la Vostra bontà in eterno Il Vostro più sincero amico H». 

233Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



uns! einige Klopstocksche Oden fand, die mir neu waren, und ganz, ganz Gefühl sind. Da Sie 
sie gewiß auch nicht kennen: darf  ich Ihnen, meine liebe Psyche, zum Schluß die-
ses langen, überladnen Briefes, Eine herschreiben. Sie ist über den Mondschein; 
nur o! daß ich bei Ihnen seyn, und sie Ihnen vorlesen, und laut so mit Ihnen fühlen 
können, wie ich sie jetzt still vor mich fühle, und lese:

[Klopstocks Ode]29

Fig. 6.3 Estratto dalla ode di Klopstock, riportato dalla lettera di Herder a Karoline 
del 1 settembre 1770

Si noti come Herder chiami la sua amata “Psyche”, instaurando fin da subito 
un forte legame mentale e spirituale necessario per creare anche quel sentire 
empatico (Mitfühlen) che scaturisce dalla lettura comune dei versi di Klopstock. 

29	  Ivi, p. 202 (corsivo mio). «Il mondo intero con tutte le sue cortesie mi era di peso; e solo 
la solitudine, la foresta e il crepuscolo sono diventati i luoghi di raccolta dei miei pensieri 
distratti. Poiché ora nulla di ciò che è solo presente alla mente mi interessa: giudicate quanto 
fossi felice che il Dio colto fosse con noi! ho trovato alcune odi di Klopstock che mi erano nuove e che 
sono vero, vero sentimento. Dato che certamente nemmeno Voi le conoscete: posso scriverne qui 
Una per Voi, mia cara Psiche, alla fine di questa lunga e sovraccarica lettera. Tratta del chiaro 
di luna; solo oh! che io possa essere con Voi, e leggerVi, e sentirla ad alta voce con Voi come ora la 
sento in silenzio davanti a me, e leggo: [Ode di Klopstock]». 

234 Per una poetica delle emozioni



Herder li riporta nella sua lettera proprio perché Karoline possa provare le stes-
se emozioni esperite dall’autore durante la sua lettura degli stessi versi. È come 
se Herder volesse rendere in modo esplicito la lettera da lui scritta un medium – 
nel senso più concreto del termine – del suo sentire e del suo pensare: «so mit 
Ihnen fühlen können, wie ich sie jetzt still vor mich fühle»30. Ecco dunque la ri-
velazione del circolo neuroermeneutico tra testo, autore e lettore, che in questo 
caso viene addirittura amplificato e immesso in un circuito interpersonale reso 
possibile dal potere empatico delle parole.

L’emozione che Herder prova nella lettura dell’ode di Klopstock, e che vor-
rebbe far sentire anche a Karoline, è legata ancora alla Gefühlstextualität che si 
riscontra a tutti i livelli. L’ode klopstockiana risulta infatti essere, a livello lessi-
cale, sintattico, retorico e semantico, un condensato del Fühlen, questa volta sca-
turito da un chiaro di luna. L’ode è costellata di termini riconducibili alla sfera 
degli affetti, come Herz, Seele, Gefühl, Thräne: in particolare il participio presente 
Thränend, che sottolinea l’effetto emotivo del momento, dunque non-mediato, 
legato a livello spazio-temporale al chiaro di luna da cui sgorgano queste parole. 
Il lessico e lo schema sintattico-retorico dell’ode di Klopstock riflettono certa-
mente il clima culturale della Empfindsamkeit, ma il fatto che questa stessa ode 
sia riportata in una lettera di Herder ne sottolinea il valore anche in un contesto 
privato e, se inteso in una più ampia ottica storico-letteraria, nel momento in 
cui, oltrepassata la Empfindsamkeit, si prepara il terreno allo Sturm und Drang.

Con la lettura di una seconda ode di Klopstock, Als ich unter den Menschen noch 
war, Herder esplicita ancora più chiaramente il carattere incarnato dell’esperien-
za letteraria:

Ein solcher Traum ist mich z. E. letztens bei der Ode angewandelt „als ich unter 
den Menschen noch war“ p u. so wie es gewisse Empfindungen gibt, die wie Blitz, 
durch die Seele gehen, so wandelte mich den Augenblick eine solche Anerinne-
rung an, als wenn vor Jahrhunderten keiner als ich, diese Ode für keine als Sie 
gefühlt hätte: so schienen Sie in die Ode gleichsam verkörpert u. eingewebt31.

Restando poi su questa linea, ovvero ricercando una rispondenza tra Fühlen e 
textus, risulta particolarmente significativo un passaggio della lettera datata 12 
settembre 1770.

30	  Ibidem. 
31	  Herder an Karoline (9-10 September 1770), in Briefe, cit., p. 207. «Un sogno simile mi è ve-

nuto l’altro giorno con l’ode “als ich unter den Menschen noch war” e, come ci sono certe 
sensazioni che attraversano l’anima come un lampo, così in quel momento mi è venuto un 
ricordo come se, secoli fa, nessuno se non io avesse sentito quest’ode per nessuno se non per 
Voi: così Voi sembravate incarnata e allo stesso modo intessuta nell’ode». 

235Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



Herder an Karoline (12. September 1770)

Sie, mein Publikum, meine Welt, meine kleine Abgöttin, schreiben Sie mir nur, 
was Sie denken. Was ists für ein himmlischer Gedanke, in der Seele eines Mäd-
chens, wie Sie, wohnen, und Ihre Gunst, Ihre reine Freundschaft zu genießen 
– ach! freilich nur in der Entfernung zu genießen, nur durch Briefe, den Schatten 
der Rede, davon Nachricht zu haben – aber doch schon Glück! Ich kann Nichts 
mehr schreiben: meine Seele ist im Dunkel: bald wir sehen u. wissen können; ich 
würde in der Verlegenheit, da ich mich befinde, zehnfach mehr ungewisser und 
bestürmter seyn: wenn mir der Himmel an Ihnen nicht einen Leitstern gegeben 
hätte, der mir erscheint, selbst wenn ich auch im Dunkel nichts weiter vor mir 
sehe. [Letzte Szene zwischen Petrarca und Laura]. [...] Sie veredeln u. verfeinern 
die Seele, u. wenn sie Roman sind – wohl! so sind sie der geistigste und zärtlichste 
Roman den eine menschliche Seele nur in der schönsten Blüte ihrer Zeit, ihrer 
Kräfte, und ihres Lebens durchwandern kann. Nehmen Sie mit meinem Briefe vorlieb: 
es ist ein Quodlibet, wie jetzt meine ganze Seele ist32.

In questo caso, è Herder stesso a offrire la chiave di interpretazione della sua 
lettera: «accontentatevi della mia lettera: è un quodlibet, come ora lo è tutta la mia 
anima». Il termine “quodlibet” – letteralmente “ciò che piace” – designava nel 
tardo Medioevo le dispute pubbliche tenute nelle Università in precisi momenti 
dell’anno; il termine, poi, viene riutilizzato in ambito musicale per indicare un 
brano composto da diverse melodie, perlopiù di origine popolare, unite per 
mezzo del contrappunto, tecnica musicale che unisce tra loro linee melodiche 
indipendenti33: 

32	  Ivi, pp. 212-214 (corsivo mio). «Voi, mio pubblico, mio mondo, mio piccolo idolo, scrivetemi 
solo ciò che pensate. Che pensiero celestiale è abitare nell’anima di una ragazza come Voi, e 
godere del Vostro favore, della Vostra pura amicizia – ahimè! certo, goderne solo a distanza, 
averne notizia solo attraverso le lettere, attraverso l’ombra dei discorsi – ma già che felicità! 
Non posso scrivere null’altro: la mia anima è nelle tenebre: presto ci sarà dato vedere e sa-
pere; sarei dieci volte più incerto e angosciato nell’imbarazzo in cui mi trovo: se il cielo non 
mi avesse dato in Voi una stella polare che mi appare anche se nelle tenebre non vedo più 
nulla davanti a me. [Ultima scena tra Petrarca e Laura]. […] Nobilitano e affinano l’anima, e 
se sono un romanzo – ebbene! sono il romanzo più spirituale e tenero per il quale un’anima 
umana possa girovagare nella più bella fioritura del suo tempo, delle sue forze e della sua vita. 
Accontentatevi della mia lettera: è un Quodlibet, come ora lo è tutta la mia anima». 

33	  Cfr. https://www.treccani.it/vocabolario/quodlibet/ (ultimo accesso 22 maggio 2025). 

236 Per una poetica delle emozioni

https://www.treccani.it/vocabolario/quodlibet/


Fig. 6.4 Spartito per clavicembalo di un quodlibet

Rileggendo ora in questa prospettiva il passo citato, si nota come Herder 
riproduca la definizione musicale del quodlibet a livello sintattico. I periodi e 
le frasi, come fossero quelle linee melodiche indipendenti che vengono messe 
assieme, sono accostati l’uno all’altro senza prestare attenzione a una generale 
“armonia” unificatrice. Sono pensieri e sensazioni a sé stanti che si susseguono 
nel fluire della scrittura e che vanno a comporre, di nuovo come nello spartito 
di un brano, il textus letterario. La sintassi della lettera, e in particolare del passo 
citato sopra, riproduce perfettamente il ritmo di una composizione musicale 
piuttosto spezzettata: le frasi sono tutte molto brevi, accostate tramite l’utilizzo 
della virgola o dei due punti. Ci si concentri sulle prime righe per notare la sin-
tassi ritmata: nella lettura del passo, ad alta voce o nel pensiero, si ascolta quello 
che per Herder è il ritmo del cuore. La scrittura, in questo modo, restituisce 
fedelmente una sorta di affanno di pensieri ed emozioni che pervadono l’au-
tore nel momento in cui deve esprimere il suo legame affettivo e spirituale con 
l’amata: «ach! freilich nur in der Entfernung zu genießen, nur durch Briefe, den 
Schatten der Rede, davon Nachricht zu haben – aber doch schon Glück! Ich 
kann Nichts mehr schreiben: meine Seele ist im Dunkel»34.

34	  Herder an Karoline (12. September 1770), cit. 

237Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



Ecco allora un’altra riprova della Gefühlstextualität, che in queste Herzensschriften 
si rivela di volta in volta in modi differenti ma ugualmente efficaci per restituire 
a livello testuale l’empito affettivo e cognitivo che scorre nel corpo e nella mente 
dell’autore. Si prosegua allora con la lettura di una selezione del carteggio tra 
Herder e Karoline attraverso la lente di una testualità del sentimento, che nella 
prossima lettera emerge con particolare vigore e chiarezza espressiva. 

Herder an Karoline (22.-24. September 1770)

Wenn Lebhaftigkeit Veränderung heißt, so bin ichs: und wehe dem Stande, der 
Situation, die ein Grab des Ewigen Einerlei seyn müßte? Aber, was ist reicher, und 
unerschöpflicher u. mannichfaltiger als die Welt eines Menschlichen Herzens? und Zweier guten, 
sich liebenden Herzen? Und was ist unendlicher, als der abwechselnde Reichtum der 
schönen Natur, wenn man nur einmal sein Glück nicht in der Unnatur suchen 
will. Und wo sind denn die Zwecke für die Welt zu leben je (wenn man beides 
einzurichten weiß) den Zwecken für sich zu leben entgegen? Und wer wollte ei-
nen Augenblick leben, wenn Eins nothwendig dem andern entgegen seyn müßte? 
Elende, unmenschliche Seelen, die so entartet sind: sie sind nicht Bürger, Men-
schen, Eheleute, Freunde, Nichts! 
Und welch eine Welt von immer neuen Reizen kann eine gute, gebildete, zarte, 
weibliche Seele werden? Und welche Eine könnten – und werden Sie seyn, meine 
vortrefliche, bescheidne zarte Freundin! [...]
Ich gestehe es, ich schmeichle mir in süßen Stunden – wo Jemandes, so wünschte meine ganze 
Seele das Ihrige: glauben Sie es, meine Hochhaltungswürdige Freundin, daß ich aufrichtig, 
ehrlich u. vielleicht tugendhaft bin, wenn es Menschen seyn können; daß ich ein empfindsames 
Herz, ein starkes Gefühl für die allein glücklichmachenden Scenen der Menschheit habe; und 
daß ich Der, die ich die Meinige nennen würde, Alles aufbieten müste, um ihr eine 
Welt voll Freude zu machen. So glaube ich mich zu seyn; aber – und doch sind 
vielleicht Abers möglich: und doch bluten vielleicht Wunden – – o halten Sie mich 
für närrisch! Ich kann nicht weiter schreiben und nicht weiter denken35. 

35	  Herder an Karoline (22.-24. September 1770), in Briefe, cit., pp. 230-231 (corsivo mio). «Se vi-
vacità significa cambiamento, allora io lo sono: e guai allo stato, alla situazione, che dovrebbe 
essere una tomba di eterna monotonia? Ma cosa c’è di più ricco, di più inesauribile e di più molteplice 
del mondo di un cuore umano? e di due cuori buoni e amanti? E cosa c’è di più infinito delle ricchezze 
alterne della bella natura, se solo una volta non si vuole cercare la propria felicità nell’innatu-
rale? E dove sono dunque gli scopi del vivere per il mondo (se si sa come organizzare entram-
bi) se si oppongono agli scopi del vivere per se stessi? E chi vorrebbe vivere per un momento 
se l’uno dovesse necessariamente essere opposto all’altro? Anime miserabili, disumane, così 
degenerate: non sono cittadini, esseri umani, coniugi, amici, niente! E che mondo di fascino 
sempre nuovo può diventare un’anima femminile buona, educata, tenera? E che cosa potre-
ste essere – e sarete, mia eccellente, modesta, tenera amica! [...]  Lo confesso, mi lusingo nelle ore 
dolci – in cui qualcuno, tutta la mia anima desidera la Vostra: credetelo, mia degna amica, che sono sincero, 
onesto e forse virtuoso, se gli uomini possono esserlo; che ho un cuore sensibile, un forte sentimento per le scene di 
umanità che sole rendono felici; e che dovrei donare tutto a colei che chiamerei mia, per offrirle un 

238 Per una poetica delle emozioni



Anche in questo passaggio, la Gefühlstextualität si dispiega a tutti i livelli: il lessico 
rimanda in gran parte alla sfera affettiva e del pensiero, la sintassi, benché meno 
scandita rispetto all’esempio precedente, ancora restituisce il ritmo dell’anima 
dell’autore, con particolare riferimento alle prime righe del passo, dove le due 
forme interrogative che si susseguono ben riproducono il pensare e il sentire 
di Herder rispetto all’umano Herz. La retorica del passaggio, inoltre, ruota tutta 
intorno a quest’ultimo concetto, così come la semantica. Herder traccia tra le 
righe di questa missiva il profilo del ganzer Mensch che, attraverso il mezzo della 
scrittura, passa da una dimensione individuale a una prospettiva universale: «ich 
[habe] ein empfindsames Herz, ein starkes Gefühl für die allein glücklichmac-
henden Scenen der Menschheit; und daß ich Der, die ich die Meinige nennen 
würde, Alles aufbieten müste, um ihr eine Welt voll Freude zu machen»36. Gli 
affetti, che pervadono corpo e mente unificando così anche le più complesse e 
solitarie sfaccettature dell’essere umano, sono il filo rosso che accomuna tutta 
l’Umanità, un ideale al quale l’autore aspira descrivendo il proprio punto di vista 
particolare. In queste righe si ritrova anche il pensiero goethiano citato in pre-
cedenza, che due anni più tardi in Von deutscher Baukunst e poi ancora in Dichtung 
und Wahrheit, attraverso l’immagine della cattedrale di Strasburgo, rivela come 
Herder l’idea di un Tutto composto da tante infinite parti diverse, capaci di 
acquisire un significato e un’armonia soltanto se considerate nella complessità 
del loro insieme.

Allo stesso modo, in questa lettera a Karoline, il Fühlen individuale dell’autore 
diviene, attraverso la riflessione che si dispiega nel testo, un Mitfühlen collettivo 
e condiviso, come quello che si esperisce oggi camminando lungo il percorso 
architettonico di Olafur Eliasson ad Aarhus, in Danimarca, che vuole essere 
un percorso sensoriale e conoscitivo. In questo processo, la scrittura diviene 
un tutt’uno con il pensiero e con il sentimento, tanto che Herder interrompe 
bruscamente la lettera confessando l’unitarietà del processo creativo sotteso an-
che alla stesura di una lettera: «Ich kann nicht weiter schreiben und nicht weiter 
denken»37, «non posso più scrivere oltre e nemmeno pensare oltre».

Herder an Karoline (1. Oktober 1770)
L’intensità e la carica emotiva della Herzenssprache del carteggio tra Herder e 
Karoline porta a un momento di rottura tra i due autori-amanti: nella lettera 
del primo ottobre del 1770, dopo aver avvertito un cambiamento nel tono delle 
lettere di risposta dell’amata, Herder teme la fine dello scambio epistolare. A 
sua discolpa, tuttavia, l’autore cita ancora una volta Klopstock, proprio per far 

mondo pieno di gioia. Così credo di essere; ma – e forse proprio i ma sono possibili: e forse 
sanguinano le ferite – – O credetemi pazzo! Non posso scrivere oltre e non posso pensare oltre». 

36	  Ibidem.
37	  Herder an Karoline (22.-24. September 1770), cit., p. 231. 

239Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



comprendere come da parte sua ci sia ancora tanto “cuore” in tutte le parole 
che riempiono le sue lettere:

Ich fühle Klopstock nicht? Ich fühle ihn nicht? Antworten Sie selbst, meine 
Freundin, ich fühle ihn nicht? [...] Ich schriebs ab: es blieb aus Vergeßenheit lie-
gen: meine ganze Seele fühlts, fühlte Klopstocks Gebet – darf  ich schicken? Darf  
ichs beilegen? Ihr alter Herder wenigstens hats geschrieben: darf  ich hoffen, daß 
Sie es noch von Ihrem alten vorigen Herder lesen werden?38 

Herder cerca di ricreare un legame emotivamente e mentalmente empatico con 
la destinataria della sua lettera, basato, come qualche tempo prima, su una in-
tesa e sintonia in merito a un sentire comune proveniente anche dalla lettura di 
alcuni testi, come le odi klopstockiane protagoniste di questo carteggio. La pre-
senza ricorrente dell’autore settecentesco è dovuta in particolare a un rimando 
diretto all’intera cultura della Empfindsamkeit, dalla cui radice Herder vuole trarre 
l’energia sentimentale per determinare invece i confini di una nuova poetica, 
che culminerà da lì a poco nello Sturm und Drang. Nel frattempo, tuttavia, tale 
energia non sempre viene colta e compresa, come in questo momento dalla 
sua interlocutrice epistolare, che per alcuni aspetti sembra ritornare a varcare 
i territori del razionalismo illuministico, per cui i due amanti giungono a una 
improvvisa seppur temporanea rottura dello scambio epistolare, invocata dalla 
stessa Karoline:

Damit mich mein Briefwechsel nicht mehr gereue? Hartes, bittres Mädchen, und 
wenn hat er mich gereuet? wenn Einen Augenblick gereuet? Wenn habe ich nicht 
Ihre Briefe, wie Heiligthümer, aus den Händen einer recht himmlischen Vorse-
hung erhalten und geküßt und zehnmal gelesen, und wenn ich sie zwei Tage nicht 
erhielt, unter meinen Morgen- und Abendwünschen wie Geschenke des Him-
mels gewünscht – Gott! noch gestern Abend einen Brief  mit welcher Unruhe 
gewünscht, da ich ihn Sonnabend u. Sonntag vergebens und hundertmal im Tage, 
wenn die Thür aufging, erwartet hatte. Da ist Er nun, der erwünschte, aufrichtig 
erwünschte Brief  – – doch Herz! gib dich zur Ruhe!39

38	  Herder an Karoline (1. Oktober 1770), in Briefe, cit., p. 236. «Non sento Klopstock? Non lo 
sento? Rispondete Voi stessa, amica mia, non lo sento? [...] L’ho copiato: è rimasto lì per di-
menticanza: tutta la mia anima lo sente, ha sentito la preghiera di Klopstock – posso inviarla? 
Posso allegarla? Almeno il Vostro vecchio Herder l’ha scritta: posso sperare che dal Vostro 
vecchio Herder di una volta la leggerete ancora?». 

39	  Ivi, p. 237. «Perché non mi penta più della mia corrispondenza? Dura, amara amica, e quan-
do me ne sono pentito? quando me ne sono pentito per un momento? Come se non avessi 
ricevuto le Vostre lettere dalle mani di una Provvidenza celeste come oggetti sacri, e non le 
avessi baciate e lette dieci volte, e come se, quando non le ricevevo per due giorni, non le 
avessi invocate tra i miei desideri del mattino e della sera, come doni del cielo – Dio! anche 
ieri sera ho desiderato una lettera con una tale irrequietezza, dato che l’avevo attesa invano il 
sabato e la domenica e cento volte al giorno quando si apriva la porta. EccoLa ora, la lettera 
desiderata, sinceramente desiderata – – ma cuore! datti pace!». 

240 Per una poetica delle emozioni



Herder non comprende la motivazione della richiesta dell’amata e, con cuo-
re ricolmo di agitazione, riversa nei passaggi successivi l’inquietudine di dover 
interrompere il rapporto epistolare, custode materiale di quell’energia emotiva 
fondamentale tanto per la costruzione di una nuova poetica – quella che per 
Herder è una «neue deutsche Litteratur»40 – quanto per la realizzazione di una 
Umanità basata sul Mitfühlen: 

Laßen Sie mich zum letzten mal für Ihnen mein Herz ausschütten, edle, angebe-
tete Freundin! Sie wißen es nicht. [...]
[Meine Briefe] waren immer die Sprache des Herzens: immer die Beschäftigung 
meiner süßesten Stunden! immer mit einer Reihe von Aussichten, von Wünschen, 
von süßen Planen begleitet, die mein Herz im Innersten that, die immer mein 
Schutzengel hörte: die Sie aber, nach meinem vorigen Bekenntniß von meiner 
Phantasie Männlicher Tugend, nicht Anders als in stillen Seufzern, in unterlaufen-
den Boten des Herzens hören sollten. Diese Boten, dachte ich, werden dem Her-
zen deiner Freundin, in ihrer stillen Bescheidenheit angenehmer sein, als mit dem 
Geräusche Französischer Galanterien. Ich hielts für unwürdig Eines Mannes, ein 
liebenswürdiges Mädchen auch nur mit dem zu binden was ein lauter Wunsch 
heißt; und vielmehr für weit würdiger eines liebenden Jünglings, aus Achtung 
für die Person, die das Bild seiner Seele ist, selbst sich mit der lauten Äußerung 
dieses Wunsches aufzuopfern. Schutzengel, der du die Kammern meines Herzens 
kennst, sei du der Zeuge meiner stillsten Gedanken!41

La scrittura epistolare era per Herder la via privilegiata di espressione del pro-
prio sentimento, dei propri desideri più profondi. La lingua delle sue lettere 
– confessa – è sempre stata una “lingua del cuore”, autentica e sincera, cu-
stode fedele della propria interiorità, “testimone dei pensieri più silenziosi”. 
Ecco perché Herder, ancora nella sua Herzenssprache, cerca di dissuadere l’amata 
dall’interrompere un dialogo epistolare che, in realtà, racchiude la verità di un 
sentimento di amore: 

40	  Cfr. Herder, Über die neuere Deutsche Litteratur, cit.
41	  Herder an Karoline (1. Oktober 1770), cit., p. 238. «Permettetemi di aprire il mio cuore per 

Voi per l’ultima volta, nobile, adorata amica! Voi non sapete. [...] [Le mie lettere] erano sempre 
la lingua del cuore: sempre l’occupazione delle mie ore più dolci! Sempre accompagnate da 
una serie di prospettive, di desideri, di dolci progetti, che il mio cuore faceva nel suo intimo, 
che il mio angelo custode udiva sempre: ma che Voi, secondo la mia scorsa confessione della 
mia fantasia di virtù virile, non dovevate udire se non in silenziosi sospiri, in annunci sotterra-
nei del cuore. Questi annunci, pensavo, sarebbero stati più graditi al cuore della Vostra amata 
nella loro tranquilla modestia che con il rumore della galanteria francese. Ho ritenuto indegno 
di un uomo legare una amabile fanciulla anche con quello che si chiama un forte desiderio; e 
molto più degno di un giovane innamorato, per rispetto alla persona che è l’immagine della 
sua anima, sacrificarsi per la forte espressione di questo desiderio. Angelo custode, tu che 
conosci le stanze del mio cuore, sii tu testimone dei miei pensieri più silenziosi!». 

241Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



Süßes Kind, ich beschwöre Sie bei unsern ersten Blicken, die sich im Walde so 
unschuldig u. freundschaftlich begegneten: bei unsern stillen Worten, die wir uns 
mit der ersten holden Furchtsamkeit stammlend sagten: bei der feierlichen, See-
lenvollen Stunde, da Du auf  meinem Schoosse sassest, empfindsames Mädchen, 
mich mit Thränen, mit allen Thränen Deines guten Herzens umarmtest – und zu 
mir sagtest „Du wirst doch schreiben! Du wirst doch wiederkommen! Du wirst 
mich doch nicht vergeßen!“ o liebes Mädchen schütte Dein Herz vor mir aus, wei 
damals! Ich kann Dich mit meinen Briefen nicht verlaßen, Du hast Dich mir ja 
als Deinem Schutzengel übergeben, womit hab’ ichs verbrochen es nicht mehr 
zu sein42.

Nella lettera del giorno successivo, Herder ribadisce con toni emotivamente 
ancora più forti l’effetto della interruzione, delineando implicitamente quello 
che oggi comprovano le neuroscienze cognitive applicate all’analisi letteraria: 
le parole hanno un potere concreto su colui che le legge. Le parole, in sintesi, 
fanno qualcosa.

Herder an Karoline (2. Oktober 1770)

“Dies ist der letzte Brief, den ich an Sie schreibe!” Die traurigen tödtenden Worte 
fielen mir wie Mühlensteine aufs Herz! Ach! und womit habe ich sie verdient? 
Mit Höllischem Feuer verbrennen Sie den meiner Briefe, die Sie auch nur mit 
einem Buchstaben beleidigt hat: zerreißen Sie ihn und schicken ihn mir zerstückt 
zu – ach! aber reißen Sie ihn auch, reißen Sie doch auch sein Andenken aus Ihrer 
Seele: denn edle Seele! Dich habe ich nicht beleidigt. Worte, Wendungen können 
mißfallen haben, können seyn mißverstanden worden; aber auf  den Sinn, auf  den 
Grund der Gedanken meines Herzens poche ich vor Gott u. allen Engel. [...] Ihr 
ganzer Brief  ist hart, ist verschloßen, ist mit seiner Verschloßenheit peinigender als mit einem 
Ausbruch von Verwürfen und Erniedrigungen? Und Sie glaubten, fühlbares Mädchen, daß ich 
das nicht fühlen, nicht jedes Wort, wie einen Dolch empfinden würde? 

43

42	  «Dolce bambina, ti giuro sui nostri primi sguardi, che si sono incontrati così innocentemente 
e amichevolmente nel bosco: sulle nostre parole silenziose, che ci siamo detti con il primo 
grazioso timore: sull’ora solenne e piena d’anima, quando Tu sedesti sulle mie ginocchia, amica 
sensibile, mi hai abbracciato con le lacrime, con tutte le lacrime del Tuo buon cuore – e mi hai 
detto “Eppure scriverai! Eppure tornerai di nuovo! Eppure non mi dimenticherai!” O cara 
amica, apri il Tuo cuore davanti a me, come allora! Non posso lasciarTi con le mie lettere, Ti sei 
consegnata a me come Tuo angelo custode, che crimine ho commesso per non esserlo più». 

43	  Herder an Karoline (2. Oktober 1770), pp. 243-244 (corsivo mio). «“Questa è l’ultima lettera 
che Vi scrivo!”. Quelle tristi e funeste parole caddero come macigni sul mio cuore! Ahimè! e 
cosa ho fatto per meritarmele? Bruciate con il fuoco infernale quella delle mie missive che Vi 
ha offeso anche solo con una lettera: strappatela e mandatemela ridotta in pezzi – ahimè! ma 
strappatene anche, strappatene il ricordo anche dalla Vostra anima: perché anima nobile! Io 
non Ti ho offesa. Le parole, i giri di parole possono non essere piaciuti, possono essere stati 
fraintesi; ma sul significato, sulla ragione dei pensieri del mio cuore insisto davanti a Dio e a 
tutti gli angeli. [...] Tutta la Vostra lettera è dura, è chiusa, è più tormentosa con la sua chiusura che con 

242 Per una poetica delle emozioni



La lettura delle parole di Karoline nell’ultima lettera ricevuta genera dolore. 
Queste parole sono, secondo la similitudine utilizzata da Herder, come un pu-
gnale che trafigge il cuore di chi le legge. Oggi, grazie alle nuove prospettive 
aperte dalla neuroermeneutica e dagli apporti di discipline come le neuroscien-
ze, sarebbe possibile osservare e misurare concretamente questo dolore, ovvero 
comprovare scientificamente come le parole facciano scaturire nel loro lettore, 
a livello emotivo e cognitivo, effetti osservabili su cambiamenti che avvengono 
realmente a livello neurale e somatico, attraverso esperimenti sul modello delle 
prove proposte da Antonio Damasio alla fine del secolo Ventesimo44. 

Anche la lettera successiva, datata 4 ottobre 1770, risulta in questa prospet-
tiva una intensa e autentica Herzensschrift, scritta sull’onda di una forte energia 
emotiva che l’autore ha provato e che, nel momento della lettura, viene empati-
camente trasmessa ancora oggi al lettore45.

Herder an Karoline (4. Oktober 1770)

Englisches Mädchen,
Ich habe noch keinen Brief  von Ihnen und kann noch keinen haben – aber mein 
Herz ist so unruhig, meine Tage so öde und meine Nächte so auffahrend – ich 
bin jede Minute so sehr der gequälte Uebelthäter, der da zittert, weil er noch nicht 
weiß, was er gethan hat – der sich unschuldig fühlt und doch glauben muß, zum 
Erstenmal in seinem Leben die himmlische Unschuld und Tugend .u Liebe irgend 
wo beleidigt zu haben – erlauben Sie, daß ich wenigstens meinem öden unruhigen 
Herzen mit diesem Briefe ein Opfer bringe, wenn Sie auch das Opfer nicht mehr 
wollen. Ach! es ist grausam und Verzweiflungsvoll – ich habe Ihre Briefe, Ihre süße, 
empfindsame, zarte Briefe durchgelesen, wo sonst in jeder Zeile Ihre Seele sich ausgoß – was 
sind das vor Zeiten? was spricht da vor ein Mädchen? da gab Ihnen, ja laßen Sie 
es mich sagen, da gab Ihnen meine Freundschaft, meine Liebe, mein Andenken, 
meine Briefe Ruhe – und jetzt gehörts zu Ihrer Ruhe, daß ich nicht mehr an Sie 
schreibe, daß ich Sie ganz und ewig vergeße. Hartes u. unbeständiges Mädchen, 
bist Du dieselbe, die ihr Gesicht an meine Brust lehnte, die ihre Thränen und 
Seufzer und Ströme der himmlischsten Liebe in meinen Busen goß [...]. [...] Ihr 
Herz mir nicht entziehen: geben Sie es mir zum zweiten mal wieder – es wird ein Geschenk 
seyn, was Sie allein auf  der Welt mir nur geben können! Mit Thränen der schmerzendsten 
Empfindung liege ich hier vor Ihnen! 46

uno sfogo di rimproveri e umiliazioni? E Voi credevate, amica sensibile, che non avrei sentito questo, che non 
avrei sentito ogni parola come un pugnale?». 

44	  Si fa particolare riferimento all’uso del poligrafo, apparecchio di laboratorio utilizzato nei 
primi esperimenti in campo neuroscientifico, che consente di rilevare e visualizzare in grafici 
la forma e l’ampiezza delle reazioni emotive. Si veda a tal proposito A. Damasio, L’errore di 
Cartesio, cit., pp. 285-287.

45	  Cfr. Koschorke, Körperströme und Schriftverkehr, cit., p. 217. 
46	  Herder an Karoline (4. Oktober 1770), in Briefe, cit., pp. 245-246 (corsivo mio). «Inglese fan-

ciulla, non ho ancora ricevuto una Vostra lettera e non posso ancora averne una – ma il mio 

243Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



Le lettere del carteggio sono le custodi di un sentimento altrimenti inespresso e 
che, proprio perché non condiviso, è anche la causa di un “cuore inquieto”. A 
conferma di quanto osserva Albrecht Koschorke, la scrittura è il mezzo attra-
verso il quale scorrono e circolano i “traffici” dell’anima e del corpo. A riprova 
di quest’ultima affermazione, si legga allora un’ultima lettera estrapolata dal car-
teggio tra Herder e Karoline, datata 23 aprile 1771, un vero e proprio scritto del 
cuore che, come un fiume in piena, sgorga dall’autore alla pagina attraverso una 
potente e verace Herzenssprache.

Herder an Karoline (23. April 1771)

Lange, lange ists, daß ich, meine liebste, zarte Freundin nicht geschrieben, wenn 
ich das Maas von Gedanken zurückhole, mit dem ich an Sie gedacht. Ja, meine 
Liebe, Vortreffliche! Ihr Bild ist mit mir gezogen; das müßen Sie mir erlauben, daß, 
der Wagen mag mich immer von Ihnen führen, meine Seele Sie sich, wie einen 
begleitenden Schatten wie einen mit mir wandelnden Gedanken, denken könne, 
das müßen Sie mir erlauben. Das ist bisher meine Gesellschaft u. Unterhaltung ge-
wesen, im Wagen und in der Ruhestäte – o welche süße Gesellschaft. Bald war ich 
bei Ihnen, begleitete Sie in Ihr heiliges Schlafzimmerchen, stand neben Ihnen bei 
Ihrem Belindens Bettchen, bei Ihrem Bücheraltarchen, überall, wo ich Sie gesehen 
u. Ihren Kuß u. Ihre Seele genoßen. Bald waren Sie mir zur Seite im Wagen, ich 
theilte mit Ihnen wie manchen Sonnenblick u. gute Aussicht, die ich in Hoffnung 
des aufgrünenden Frülings genoß, u. denn auch wie manchen Augenblick eines 
düstern Auges u. beschwerten Herzens. O Freundin, fast kein Wirthszimmer habe 
ich verlaßen können, um mich wieder in den Wagen zu werfen, ohne daß ich nicht 
immer den Zug hatte, wo in einem Winkel thränend niederzuknien, u. ich weiß 
nicht, ob für oder an Sei zu beten. So ward Alles durch Sie geheiligt .u ich sehe den 
Ort, wo ich eine Zeitlang mich mit Ihnen in meinen Gedanken beschäftigt, gleich-
sam als einen Tempel an, den ich nicht anders, als betend verlaßen könne! O süße, 
zarte Seele, es ist Wohlust, auch in der Entfernung zu lieben! Ich weiß nicht, wie die 
Einbildung mir Ales zeiget u. mich täuschet: aber ich fühle, daß ich in Ihrer Gesell-
schaft, in der Seelenvereinigung, die ich genieße, gleichsam mehr als ich selbst bin. 

cuore è così inquieto, i miei giorni così desolati e le mie notti così adirate – ogni minuto sono 
cotanto il malfattore torturato che trema perché non sa ancora cosa ha fatto – che si sente 
innocente e tuttavia deve credere di aver offeso per la prima volta nella sua vita da qualche 
parte l’innocenza e la virtù celesti e l’amore – permettetemi almeno di fare un sacrificio al 
mio cuore spento e inquieto con questa lettera, nonostante Voi non vogliate più il sacrificio. 
Oh! è crudele e disperato – ho letto le Vostre lettere, le Vostre lettere dolci, sensibili, tenere, dove di solito 
la Vostra anima si riversava in ogni riga – cosa sono questi tempi passati? cosa è che parla a una 
ragazza? Allora, sì lasciatemelo dire, la mia amicizia, il mio amore, il mio ricordo, le mie lettere 
Vi davano pace – e ora fa parte della Vostra pace che io non Vi scriva più, che Vi dimentichi 
completamente e per sempre. Amica dura e volubile, Tu sei la stessa che appoggiava il suo 
viso al mio petto, che riversava sul mio petto le sue lacrime e i suoi sospiri e i flutti del più 
celeste amore [...]. [...] Non sottraete il Vostro cuore da me: datemelo ancora per la seconda 
volta – sarà un dono che Voi sola al mondo potete farmi! Con lacrime della più dolorosa 
sensazione giaccio qui davanti a Voi!».

244 Per una poetica delle emozioni



Das unschuldigste, beste, zarteste, von der Natur zu Allen Edeln u. Glücklichen 
geschaffene Herz würdigt mich, mich zu lieben, o Gott, was in der Welt kann mich 
mehr, mehr über mich erheben, als dies? Mit welcher Schaamröthe u. Reue, u. Nie-
dergeschlagenheit ich mein eigen Selbst auch fühlen möge, süßes Mädchen, so rich-
tet es mich doch wieder auf, daß so meine Seele, auch nur in Gedanken sich mit der 
Ihrigen Freundin nennen darf, u. nun denken Sie es sich, wie viel Gedankenfahrten 
u. Empfindungsreihen dies in meiner Seele erzeugen müße, bei deren jeder ich mir 
schmeichle „Du bist beßer, u. Menschlicher geworden!“ Beßer durch Sie, meine 
liebenswürdige, edle, unschuldige Freundin! Laßen Sie mir diese Selbstschmeichelei, 
diese Begeisterung, mit der ich Ihr Bild in Gedanken küße, u. es mit der wahren, 
redlichen Thräne begieße, die je geweint ward, o wäre ich einer solchen Blume der 
Menschheit werth! – Aber, liebe Freundin, wenn Sie mir also auch, um meinetwil-
len, um einger Freundschaft willen zu mir, eine Bitte erlauben wollen, o so laßen Sie 
mich Sie, doch nicht anders, als heiter denken dörfen: mit der leichten spielenden 
Blumen unschuld, in der ich Sie fand, u. für die Sie allein geschaffen sind. O denken 
Sie doch, wie sehr der Gedanke mir Dolch seyn müße, auch nur Etwas auf  mir zu 
haben, dadurch ich die Ruhe Ihrer Seele, den heitern, himmlischen Frieden gestö-
ret, der Sie vorher umschwebte, u. in dem ich Sei ja nicht verließ. Holdes Mädchen, 
ich fand Dich, wie eine Grazie blühen. Du lebtest, heiter, der Liebling u. Trost der 
Deinigen, der Liebling aller, die eine edle Unschuldsseele schätzen konnte, selbst 
in Thränen vergnügt, selbst im Ertragen u. Dulden, heiter u. gelaßen. So fand ich 
Dich, ich kam – u. ach! sol ichs mir denken müßen, daß ich der Mörder Ihrer Ruhe, 
der Räuber des Kleinodes gewesen bin, das nimmer wieder komt, des Frülings der 
Seele? Nein, allerliebstes Mädchen, der Gedanke ist zu abscheulich u. tödtend, als 
daß Ihre sanfte, Menschenliebende, freundschaftliche Seele ihn mir gönnen sollte. 
Nimm Deine Ruhe wieder, bestes, unschuldiges Kind, die Ruhe, die für Dich, oder 
für keinen Engel geschaffen ist, u. werde wieder mit dem keimenden Frülinge, die 
Blume, die Du warst. Mein Geist soll Dich umschweben, er soll Dein Bette be-
wachen, aber nie, nie werde es mit einem Seufzer beunruhigt, das Bette, das Dich 
voraus immer heiter u. Sorgenlos in seine Ruhe einschloß. Warum, liebes Mädchen, 
soll uns unsre Freundschaft, stören u. verwirren, uns die Seele u. das Leben be-
nebeln, da sie, wen sie eine würdige Freundschaft ist, uns so erheben .u vergnügen 
kann? Wie freue ich mich darauf, in Ihren Briefen den Strom Ihres Herzens zu sehen, u, ich 
weiß, es wird ein zutrauendes, offnes vergnügtes Herz seyn! Wie von meiner Seite werde ichs 
für Entzückung halten, alle meine Neuigkeiten in Bückeburg mit dem Gedanken 
an Sie beleben u. verschönern zu können: wen ich Ihnen alles schreiben darf, was 
mich angeht, vielleicht Geringfügigkeiten, die aber durch das Zutrauen, das ihren 
Ton stimmet, .u durch die Mine der Freundschaft Allein Werth bekommen können. 
Laßen Sei mir, liebste, zarteste Freundin, eine Begeisterung, die mich in der Welt 
wenigstens nicht allein läßt, die mir unsichtbar eine Gesellschafterin gibt, der sich 
meine Seele eröffnen, das Haupt in Ihren Schoos legen, und Sie zur Zeugin meiner 
Empfindungen u. innerer Bearbeitung nehmen dörfe: wie süß, meine Freundin, daß 
Du auch mich nicht vergeßest47.

47	  Herder an Karoline (23. April 1771), in Briefe, cit., pp. 326-328 (corsivo mio). Trad. mia in 
appendice, p. 309.

245Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



Questa lettera, di cui si riporta l’intera prima parte, si configura a livello testuale 
come un flusso di pensieri, sensazioni e sentimenti che si susseguono fittamente 
creando un textus marcatamente emotivo. In una frase, peraltro, Herder pare 
esprimere quanto Albrecht Koschorke affronta a livello teorico in Körperströme 
und Schriftverkehr: «Wie freue ich mich darauf, in Ihren Briefen den Strom Ihres 
Herzens zu sehen, u, ich weiß, es wird ein zutrauendes, offnes vergnügtes Herz 
seyn!», ovvero «non vedo l’ora di vedere il flusso del tuo cuore nelle tue lettere, 
e so che sarà un cuore fiducioso, aperto e felice!».

Qui, in sintesi, il valore degli scambi epistolari e più in particolare di tutte le 
cosiddette Herzensschriften: gli affetti e i pensieri che attraversano il cuore e la 
mente vengono trasmessi attraverso la scrittura nel modo quanto più diretto 
e “aperto” possibile, facendo di questi scritti uno scrigno sicuro e fedele di 
quell’energia emotiva ancora oggi sentita – gefühlt – nel flusso di parole che non 
smettono mai di essere attuali. 

I Freundschaftsbriefe di Schiller a Körner
Il lungo e fitto carteggio tra Friedrich Schiller e Christian Gottfried Körner 
copre il periodo degli ultimi anni del secolo XVIII fino alla morte di Schiller, 
avvenuta prematuramente nel 1805. Come è evidente dallo stesso arco tem-
porale, questo carteggio non appartiene propriamente al periodo stürmeriano 
o alla sua fase preparatoria, come i carteggi presentati sopra. Tuttavia, tra le 
lettere di Schiller e Körner è possibile scorgere ancora una forte Gefühlspoetik 
da considerarsi come una chiara traccia dello Sturm und Drang ancora nell’aria. 
Questo carteggio appare particolarmente interessante se si pone il focus ancora 
sulla poetica del sentire che si dispiega nella conversazione tra i due autori. Essi 
si servono del medium epistolare per dare voce a un profondo sentimento di 
amicizia che diviene qui, come si vedrà nei prossimi esempi, un textus linguistico 
e letterario che ancora oggi emana il suo potenziale emotivo. 

Schiller an Körner (10., 22. Februar 1785)
Si riporta di seguito il testo integrale della lettera inviata da Schiller il 10 febbraio 
1785, interrotta per poi essere ripresa il giorno 22: 

Unterdeßen, daß die halbe Stadt Mannheim sich im Schauspielhaus zusammen-
drängt, einem Auto da Fé über Natur und Dichtkunst – einer großen Opera 
– beizuwohnen, und sich an den Verzukungen dieser armen Delinquentinnen 
zu waiden, fliege ich zu Ihnen, meine Theuersten, und weiß, daß ich in diesem 
Augenblik der Glüklichere bin. Jezt erst fange ich an, meine Phantasie, die un-
ruhige Vagabundin, wieder lieb zu gewinnen, die mich aus dem traurigen Einerlei 
meines hiesigen Auffenthalts so freundschaftlich weg, und zu Ihnen führt. Es ist 
kein Opfer, das ich Ihnen bringe, wenn die Erinnerung an Sie meinen ganzen 
Horizont um mich her zernichtet – es ist wirklicher Eigennuz, meine süßeste 

246 Per una poetica delle emozioni



Erholung von meiner jezigen freudenlosen Existenz, daß meine Seele um Sie 
schweben darf. Augenblike, wie der gegenwärtige, wo alle meine Empfindungen 
in wollüstiges Trauern dahinschmelzen, wo ich in mich selbst zurüktrete, und von 
meiner eigenen Armut schwelge; solche Augenblike, wo meine Seele aus ihrer 
Hülle schwebt und mit freierem Fluge durch ihre Heimat Elisium wandert, sollen 
den Freunden meines Herzens geheiligt sein. Wenn Sie zuweilen, mitten unter 
den berauschenden Zerstreuungen Ihres Lebens von einer plözlichen Wehmut 
überrascht werden, die Sie nicht gleich erklären können, so wissen Sie von jetzt 
an, daß in der Minute Schiller an Sie gedacht hat – dann hat sich mein Geist bei 
Ihnen gemeldet.
Dieser Eingang, fürchte ich, wird einer Schwärmerei gleicher sehen als meiner wahren Empfin-
dung, und doch ist er ganz, ganz Stimmung meines Gefühls. Für Sie, meine besten, kann ich 
schlechterdings keine Schminke auftragen, diese armselige Zuflucht eines kalten Herzens kenne 
ich nicht. Seit Ihren lezten Briefen hat mich der Gedanke nicht mehr verlassen wollen: „Diese 
Menschen gehören Dir, diesen Menschen gehörset Du.“ – Urtheilen Sie deßwegen von meiner 
Freundschaft nicht zweideutiger, weil sie vielleicht die Miene der Uebereilung trägt. – Gewissen 
Menschen hat die Natur die langweilige Umzäunung der Mode niedergerissen. Edlere Seelen 
hängen an zarteren Seilen zusammen, die nicht selten unzertrennlich und ewig halten. Große 
Tonkünstler kennen sich oft an den ersten Akkorden, große Maler an dem nachlässigsten Pin-
selstrich – edle Menschen sehr oft an einer einzigen Aufwallung. Doch vernünfteln möchte ich 
über meine Empfindungen nicht gern. Ihre Briefe – und wir waren Freunde. Für Sie spricht 
Ihr ester freiwilliger Schritt, und dann Ihre edle Toleranz gegen mein Schweigen 
– für mich spreche, wenn Sie wollen, Karl Moor an der Donau. Wäre dann aber 
auch das noch zu wenig, so könnten wir unsere 5 Köpfe zu Lavater tragen. 
Wenn Sie mit einem Menschen vorlieb nehmen wollen, der große Dinge im Her-
zen herumgetragen und kleine gethan hat; der biß jezt nur aus seinen Thorheiten 
schließen kann, daß die Natur ein eigenes Project mit ihm vorhatte; der in seiner 
Liebe schreklich viel fordert und biß hieher noch nicht einmal weiß, wie viel er 
leisten kann; der aber etwas anderes mehr lieben kann als sich selbst, und keinen 
nagenderen Kummer hat, als daß er das so wenig ist, was er so gern seyn möchte 
– wenn Ihnen ein Mensch wie dieser lieb und theuer werden kann, so ist unsere 
Freundschaft ewig, denn ich bin dieser Mensch. Vielleicht, daß Sie Schillern noch 
ebenso gut sind, wie heute, wenn Ihre Achtung für den Dichter schon längst 
widerlegt seyn wird.
Werden Sie nach diesem Geständniß vorbereitet seyn, ein Zweites zu hören? O meine Besten, 
Ihre freiwillig mit entgegenkommende Liebe hat einen merkwürdigen Einfluß auf  die wirkliche 
Lage meines Herzens gehabt. Ich habe einen so unglüklichen Hang zum Vergrößern, daß oft 
geringe Veranlassungen meine Hoffnung schwindelnd fortreissen, daß oft der kleinste Umstand 
mir ein Saamenkorn von etwas Unendlichem wird. Dieses nämliche fängt mir an mit Ihrer 
Freundschaft zu begegnen. Ihre liebevollen Geständnisse trafen mich in einer Epoche, wo ich das 
Bedürfniß eines Freundes lebhafter als jemals fühlte. (Hier bin ich neulich durch einen un-
vermuteten Besuch unterbrochen worden, und diese 12 Tage ist eine Revolution 
mit mir und in mir vorgegangen, die dem gegenwärtigen Briefe mehr Wichtigkeit 
gibt, als ich mir habe träumen lassen – die Epoche in meinem Leben macht.) 
Ich kann nicht mehr in Mannheim bleiben. In einer unnennbaren Bedrängniß meines 
Herzens schreibe ich Ihnen, meine Besten. Ich kann nicht mehr hier bleiben. Zwölf  

247Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



Tage habe ichs in meinem Herzen herumgetragen, wie den Entschluß aus der 
Welt zu gehen. Menschen, Verhältnisse, Erdreich und Himmel sind mir zuwider. 
Ich habe keine Seele hier, keine einzige, die die Leere meines Herzens füllte, keine Freundin, 
keinen Freund; und was mir vielleicht noch theuer seyn könnte, davon scheiden mich Konvenienz 
und Situationen. – Mit dem Theater hab ich meinen Contract aufgehoben; also 
die oekonomische Rüksicht meines hiesigen Aufenthalts bindet mich nicht mehr. 
Außerdem verlangt es meine gegenwärtige Connexion mit dem guten Herzog von 
Weimar, daß ich selbst dahin gehe und persönlich für mich negotiire, so armselig 
ich mich auch sonst bei solcherlei Geschäften benehme. Aber vor allem anderen 
lassen Sie michs frei heraussagen, meine Theuersten, und lächeln Sie auch meinet-
wegen über meine Schwächen – ich muß Leipzig und Sie besuchen. O meine Seele 
dürstet nach neuer Nahrung – nach besseren Menschen – nach Freundschaft, Anhänglichkeit 
und Liebe. Ich muss zu Ihnen, muß in ihrem nähern Umgang, in der innigsten Verkettung mit 
Ihnen mein eignes Herz wieder genießen lernen, und mein ganzes Daseyn in einen lebendigeren 
Schwung bringen. Meine poetische Ader stokt, wie mein Herz für meine bisherigen Zirkel ver-
troknete. Sie müssen sie wieder erwärmen. Bei Ihnen will ich, werde ich alles doppelt, dreifach 
wieder seyn, was ich ehemals gewesen bin, und mehr als das alles, o meine Besten, ich werde 
glüklich seyn. Ich wars noch nie. Weinen Sie um mich, daß ich ein solches Geständniß thun muß. 
Ich war noch nicht glücklich, denn Ruhm und Bewunderung und die ganze übrige Begleitung der 
Schriftstellerey wägen auch nicht einen Moment auf, den Freundschaft und Liebe bereiten – das 
Herz darbt dabei. 
Werden Sie mich wohl aufnehmen?
Sehen Sie – ich muß es Ihnen gerade heraussagen, ich habe zu Mannheim schon 
feierlich aufgekündigt, und mich unwiderruflich erklärt, daß ich in 3-4 Wochen 
abreise, nach Leipzig zu gehen. Etwas großes, etwas unaussprechlich angenehmes 
muß mir da aufgehoben seyn; denn der Gedanke an meine Abreise macht mir 
Mannheim zu einem Kerker, und der hiesige Horizont ligt schwer und drükend 
auf  mir, wie das Bewußtseyn eines Mordes – Leipzig erscheint meinen Träumen 
und Ahndungen wie der rosigte Morgen jenseits der waldigen Hügel. In meinem 
Leben erinnere ich mich keiner so innigen prophetischen Gewißheit, wie diese ist, 
daß ich in Leipzig glüklich seyn werde. Ich traue auf  diese sonderbare Ahndung, 
so wenig ich sonst auf  Visionen halte. Etwas freudiges wartet auf  mich – doch 
warum Ahndung? Ich weiß ja, was auf  mich wartet und wen ich da finde?
Ich sollte Ihnen so unendlich viel sagen, das Ihnen einen Aufschluß über den 
Paraoxismus von Freude geben könnte, der mich bei dieser Aussicht befällt. Bis 
hieher haben Schiksale meine Entwürfe gehemmt. Mein Herz und meine Musen muß-
ten zu gleicher Zeit der Nothwendigkeit unterliegen. Es braucht nichts als eine solche Revolution 
meines Schiksals, daß ich ein ganz anderer Mensch – daß ich anfange Dichter zu werden.
Der Dom Karlos, von dem Sie den 1sten Aufzug in der Thalia finden werden, 
bringe ich – in meinem Kopfe nemlich – zu Ihnen mit, in Ihrem Zirkel will ich 
froher und inniger in meine Laute greifen. Seien Sie meine begeisternde Muse, 
lassen Sie mich in Ihrem Schooße von diesem Lieblingskinde meines Geists ent-
bunden werden.
Der magische Nebel, in den das Gerücht gewönlich Schriftsteller einhüllt – Ihre 
glänzenden Ideale von mir, werden freilich ganz erstaunlich durch meine wirkliche 
Erscheinung verlieren. Sie werden einen ganz erbärmlichen Wundermann finden; 

248 Per una poetica delle emozioni



aber gut blieben Sie mir gewiß. Innige Freundschaft, Zusammenschmelzung aller 
Gefühle, gegenseitige Verehrung und Liebe, Verwechselung und gänzlicher Um-
tausch des persönlichen Interesses sollen unser Beieinanderseyn zu einem Ein-
griff  in Elisium machen. Ich würde unglüklich sein, wenn meine reizende Hoffnung nicht 
eine ähnliche in Ihnen entflammte, wenn hier unsere Empfindungen nicht eben so harmonisch 
zusammenflössen, als sie es sonst zu thun schienen.
Ich bin fest entschlossen, wenn die Umstände mich nur entfernt begünstigen, 
Leipzig zum Ziel meiner Existenz, zum beständigen Ort meines Auffenthalts zu 
machen. Ich hoffe, daß ich das zu Stand bringen kann; doch das Weitere ist für 
diesen Brief  zu weitläufig, es sei auf  mündliche Erklärungen aufgespart. Hinter 
die räzelhafte Deke der Zukunft kann der Mensch ohnehin nicht sehen. Ein Mo-
ment kann meinen jezigen Entwürfen ja eine ganz besondere – glükliche – Rich-
tung geben. „Gesegnet sei der Zufall (sagt Ferdinand v. Walther), er hat größere 
Thaten gethan, als die klügelnde Vernunft und wird besser bestehen an jenem 
Tag, als der Wiz aller Weisen.“ – Alle schriftlichen Verbindungen, alle Träume der Phan-
tasie – so ausschweifend sie oft sein mögen, sind doch immer nur bestandloses Schattenspiel gegen 
das Angesicht zu Angesicht. Ich fühle, wie theuer Sie mir jezt schon sind, aber ich weiß gewiß, 
daß dieses warme Gefühl für Sie durch unsere persönlichen Erkennungen und Berührungen 
unendlich entflammt werden wird. –
Ich habe unter den hiesigen Mädchen eine Minna und Dora gesucht, aber unser 
hiesiger Himmelsstrich versteht sich nicht auf  solche Gesichter. Ich weiß nicht, 
was Sie dazu sagen werden – aber ich gestehe Ihnen, Ihre Bildnisse waren mir 
nicht neu, und doch schwöre ich Ihnen, daß ich mich auf  kein ähnliches be-
sinne – – ich würde der Eitelkeit nicht haben widerstehen können, Ihnen meine 
Zeichnung zu schiken, aber die größere Eitelkeit, daß vielleicht Dora mich zeich-
nen werde, hat mich zurückgehalten. Ums Himmelswillen aber, beurtheilen Sie 
mich nicht nach einem Kupferstich, den man kürzlich von mir in die Welt gesetzt 
hat, – sonst können Sie zwar die Räuber, aber den Schiller nicht mehr begreifen; 
denn jener Kupferstich ist finster wie die Ewigkeit, und der Kupferstecher hat 
mir funfzehn Jahre mehr auf  die Rechnung gesetzt, als ich mich erinnere gelebt 
zu haben. – Die Brieftasche von Mina habe ich neulich in Darmstadt eingeweiht, 
den 1sten Akt des Karlos, den ich bei Hofe vorlas, darin aufzubewahren, und eine 
unvergleichliche Fürstin die Frau Erbprinzessin, hat sie bewundert. Der Umstand 
ist Kleinigkeit; aber Dingen, worauf  mein Herz einen Werth setzt, kann nichts so 
geringes begegnen, das nicht merkwürdig für mich wäre.
So viel ich Ihrer Geduld auch durch diesen kolossalischen Brief  zumuthe, so muß 
ich doch noch einmal auf  das Vorige zurückkommen. Also es ist ausgemacht, 
dass ich in 3-4 Wochen Mannheim verlasse. Ich gehe geradewegs nach Leipzig 
und (aus einigen hauptsächlichen Gründen) erst von da aus nach Weimar. Urt-
heilen Sie nun, wie unerträglich mir die Stunden seyn werden, die mich biß dahin 
noch zu Mannheim gefangen halten. Zum großen Glüke läßt mich die rheinische 
Thalia nicht zu Athem kommen. Unzälige Briefe liegen mir zur Beantwortung 
da, aber ich habe alle Laune verloren, biß ich in Leipzig bin – zuverlässig ist die 
Epoche meines Lebens.
Wie unaussprechlich viele Seligkeiten verspreche ich mir bei Ihnen, und wie sehr soll es mich be-
schäftigen, Ihrer Liebe, Ihrer Freundschaft und wo möglich Ihres Enthousiasmus für mich werth 

249Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



zu bleiben. Schreiben Sie mir doch bald; nehmen Sie mich nicht zum Muster in unsern Corre-
spondenzen. Sobald als Sie entschlossen sind mich aufzunehmen (oder abzuweisen?) – schreiben 
Sie mir. Ich bin immer der gewinnende Theil, weil ein Brief  mir vierfach bezahlt wird; aber bei 
Ihnen will ich nicht gewinnen, darum mußte dieser Brief  viermal so groß seyn.
Auf  einige andere Artikel schreibe ich morgen ganz gewiß an Huber.
Leben Sie recht wol, ewig geliebt von
Ihrem
Schiller48.

Leggendo per intero la lettera di Schiller, si respira ancora pienamente un’atmo-
sfera stürmeriana. Infatti le riflessioni di Schiller sono un aggregarsi continuo di 
pensieri riguardanti opere e scritti, in apparenza guidate da una certa razionalità, 
ma anche riguardanti luoghi, impressioni, sensazioni, sentimenti soggettivi che 
l’autore intesse nella sua missiva creando ancora un textus fittamente costruito 
intorno alla Gefühlspoetik nata dal commercium mentis et corporis e fatta propria dagli 
Stürmer: «In einer unnennbaren Bedrängniß meines Herzens schreibe ich Ihnen, 
meine Besten»49. 

Ponendo attenzione a quest’ultimo aspetto, si scorge come anche da que-
sta lettera traspaia la consapevolezza dell’autore rispetto alle dinamiche della 
Affektenlehre, già affermate a livello teorico nella sua tesi Philosophie der Physiologie, 
ripresa successivamente in Über den Zusammenhang der thierischen Natur des Menschen 
mit seiner geistigen, pubblicato nel 1780. Si può notare come anche in questa lettera 
Schiller riconfermi la sua tesi iniziale: corpo e mente, cuore e spirito, sentimento 
e ragione convivono in tutti i processi dell’esperienza umana, a partire dalla più 
semplice quotidianità per raggiungere i più complessi sviluppi di creazione arti-
stica. Anche la scrittura viene concepita come un atto incarnato, nel quale pos-
sono essere incanalati sentimenti e pensieri che attraversano al contempo – per 
riutilizzare il titolo dell’opera filosofica del 1780 – la natura animale e quella spi-
rituale dell’uomo: «Dieser Eingang, fürchte ich, wird einer Schwärmerei gleicher 
sehen als meiner wahren Empfindung, und doch ist er ganz, ganz Stimmung 
meines Gefühls»50. La lettera è dunque un vero e proprio punto di accesso – ein 
Eingang – verso l’universo interiore del suo autore, il quale resta un esempio va-
lido a livello universale. Anche da questa lettera di Schiller emerge la prospettiva 
antropologica del ganzer Mensch: 

48	  Schiller an Körner (10., 22. Februar 1785), in Schillers Werke: Nationalausgabe, vol. 23, 
Briefwechsel. Schillers Briefe, 1772-1785, H. Böhlaus Nachfolger, Weimar 1956, pp. 174-179 (cor-
sivo mio). Trad. it. a cura di Giovanni Angelo Alfero, in Schiller, Scelta e versioni di G. A. Alfero, 
Garzanti, Milano1950, Vol. 2, pp. 259-264, riportata in appendice al capitolo, p. 310.

49	  Ibidem. «Vi scrivo, miei cari, in un indicibile tormento del mio cuore», p. 261.  
50	  «Questa introduzione, temo, somiglierà piuttosto ad un’esaltazione che al mio vero sentimen-

to; eppure è tutto, tutto il tono del mio sentimento», p. 260.

250 Per una poetica delle emozioni



Edlere Seelen hängen an zarteren Seilen zusammen, die nicht selten unzertrenn-
lich und ewig halten. Große Tonkünstler kennen sich oft an den ersten Akkorden, 
große Maler an dem nachlässigsten Pinselstrich – edle Menschen sehr oft an einer 
einzigen Aufwallung51.

Il Gefühl è per Schiller ciò che riunisce tutti gli individui e che determina l’essenza 
più profonda dell’essere umano: è quella pennellata sbadata, quello slancio 
improvviso che riesce a oltrepassare distanze e differenze interindividuali. Si 
ritrova dunque la prospettiva herderiana del Mitfühlen, che in questo caso speci-
fico viene declinata da Schiller in un discorso sul sentimento di amicizia: 

O meine Besten, Ihre freiwillig mir entgegenkommende Liebe hat einen merk-
würdigen Einfluß auf  die wirkliche Lage meines Herzens gehabt. Ich habe einen 
so unglüklichen Hang zum Vergrößern, daß oft geringe Veranlassungen meine 
Hoffnung schwindelnd fortreissen, daß oft der kleinste Umstand mir ein Saamen-
korn von etwas Unendlichem wird52.

Nel prossimo passaggio diventa particolarmente chiara la prospettiva antropo-
logica del ganzer Mensch che Schiller sottende alla sua missiva:

O meine Seele dürstet nach neuer Nahrung – nach besseren Menschen – nach 
Freundschaft, Anhänglichkeit und Liebe. Ich muss zu Ihnen, muß in ihrem nä-
hern Umgang, in der innigsten Verkettung mit Ihnen mein eignes Herz wieder ge-
nießen lernen, und mein ganzes Daseyn in einen lebendigeren Schwung bringen. 
Meine poetische Ader stokt, wie mein Herz für meine bisherigen Zirkel vertrok-
nete. Sie müssen sie wieder erwärmen. Bei Ihnen will ich, werde ich alles doppelt, 
dreifach wieder seyn, was ich ehemals gewesen bin, und mehr als das alles, o mei-
ne Besten, ich werde glüklich seyn. Ich wars noch nie. Weinen Sie um mich, daß 
ich ein solches Geständniß thun muß. Ich war noch nicht glücklich, denn Ruhm 
und Bewunderung und die ganze übrige Begleitung der Schriftstellerey wägen 
auch nicht einen Moment auf, den Freundschaft und Liebe bereiten – das Herz 
darbt dabei53.

51 «Anime più nobili sono congiunte con esili fili, che non di rado durano indissolubili ed eterni. 
Grandi musicisti si conoscono spesso dai primi accordi, grandi pittori dalla più negligente 
pennellata, uomini nobili assai spesso da un solo impulso», p. 260.  

52	  «O miei cari, l’amore che mi avete offerto spontaneamente ha esercitato un mirabile influsso 
sulle condizioni reali del mio cuore. Io ho una così infelice inclinazione a ingrandire, che spes-
so misere occasioni trascinano le mie speranze, che spesso la più piccola circostanza diventa 
per me il germe di qualcosa di infinito», p. 261.  

53	  «Oh, la mia anima ha bisogno di nuovo nutrimento – di uomini migliori – di amicizia, di 
attaccamento, di amore. Debbo venire da Voi, debbo insegnare al mio cuore a godere di nuo-
vo nella Vostra più stretta consuetudine, nel più intimo collegamento con Voi, e imprimere 
un nuovo slancio vitale a tutto il mio essere. La mia vena poetica si arresta, così come si è 
inaridito il mio cuore per la società in cui mi sono trovato. Voi dovete riscaldarli di nuovo. 
Presso di Voi sarò di nuovo, e due o tre volte, ciò che sono stato un tempo, e, più di tutto 
questo, o miei cari, sarò felice. Io non lo sono ancora mai stato. Piangete per me, che debbo 

251Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



Il Gefühl e le relazioni umane sono elementi imprescindibili per nutrire la vena 
creativa. Per Schiller non c’è linea di demarcazione tra ciò che avviene nella sfera 
affettiva e ciò che viene creato a livello cognitivo: ogni dettaglio della vita – ecco 
tornare il bìos – concorre a determinare un Tutto dove è ormai impossibile di-
stinguere le singole parti, le diverse dimensioni. Per diventare Poeta, altro non 
serve secondo Schiller che riempire di sentimento il cuore e la mente insieme: 
«Mein Herz und meine Musen mußten zu gleicher Zeit der Nothwendigkeit 
unterliegen. Es braucht nichts als eine solche Revolution meines Schiksals, daß 
ich ein ganz anderer Mensch – daß ich anfange Dichter zu werden»54. 

La scrittura raccoglie questa unitarietà di corpo e mente, cercando di ripro-
durre il sentimento che l’ha originata, pur tuttavia rimanendo solo un’“ombra” 
rispetto alla realtà e concretezza di tale sentire: «Alle schriftlichen Verbindungen, 
alle Träume der Phantasie – so ausschweifend sie oft sein mögen, sind doch im-
mer nur bestandloses Schattenspiel gegen das Angesicht zu Angesicht»55.

Il necessario equilibrio tra il corpo e la mente, tra la ragione e le emozioni che 
la sollecitano, è espresso molto chiaramente nel passaggio di una lettera succes-
siva che Schiller invia a Körner il 7 maggio dello stesso anno.

Schriller an Körner (7. Mai 1785)

Tausend Menschen gehen wie Taschenuhren, die die Materie aufzieht, oder, wenn 
Sie wollen, ihre Empfindungen und Ideen tröpfeln hidrostatisch wie das Blut durch seine Ve-
nen und Arterien, der Körper usurpiert sich eine traurige Diktatur über die Seele, aber sie kann 
ihre Rechte reclamieren, und das sind dann die Momente des Genius und der Begeisterung56.

In questo passaggio si percepisce la conoscenza di Schiller riguardo al commer-
cium mentis et corporis, inteso ed espresso da un punto di vista scientifico grazie 
agli studi di medicina affiancati a quelli di filosofia e a una intensa produzione 
letteraria. Se manca l’equilibrio tra la dimensione animale e quella spirituale, 

farVi simile confessione. Io non sono ancora stato felice, ché gloria e ammirazione e tutto il 
resto che accompagna l’ufficio di scrittore non bilanciano un solo attimo offerto all’amicizia 
e all’amore. – Il cuore in tutto questo langue», p. 262. 

54	  «Il mio cuore e le Muse dovettero ad uno stesso tempo soggiacere alla necessità. Non occor-
re che una simile rivoluzione del mio destino, perché io divenga un tutt’altro uomo – perché 
incominci a diventare poeta», p. 262. 

55	  «Tutti gli impegni scritti, tutti i sogni della fantasia, – per quanto possano essere spesso esu-
beranti, sono pur sempre soltanto un giuoco di ombre senza consistenza, di fronte al vedersi, 
volto nel volto», p. 263. 

56	  Schiller an Körner (7. Mai 1785), in Schillers Werke: Nationalausgabe, vol. 24, Briefwechsel. Schillers 
Briefe, 1772-1785, H. Böhlaus Nachfolger, Weimar 1956, p. 6 (corsivo mio). «Un migliaio di 
persone vanno come orologi da taschino che la materia carica, o, se volete, le loro sensazioni e 
le loro idee sgocciolano idrostaticamente come il sangue attraverso le sue vene e le sue arterie, il corpo si impa-
dronisce di una triste dittatura sull’anima, ma questa può reclamare i suoi diritti, e tali sono allora i momenti 
del genio e dell’entusiasmo». 

252 Per una poetica delle emozioni



l’essere umano cade vittima di uno o dell’altro aspetto, cogliendo dai momenta-
nei eccessi di affezione ed emotività gli stimoli – soprattutto corporei. La scrit-
tura invece, così come ogni atto creativo, si basa su un delicato ma fondamentale 
bilanciamento tra le due dimensioni che devono dialogare tra loro. 

Il legame ormai chiaro tra affetti e scrittura viene espresso anche nella lettera 
del 3 luglio, citata qui come simbolo e sintesi conclusiva della poetica stürmer-
iana, basata su una manifestazione diretta e creativa delle emozioni dell’autore, 
che si dispiegano attraverso le vene del corpo fino a quello Herz, l’organo irrita-
bile da cui deriva l’umano sentire.

Schiller an Körner (3. Juli 1785)

Ich habe Lust, Dir heute recht viel zu schreiben, denn mein Herz ist voll. Ohnedem wirst 
Du mich vielleicht diesen Nachmittag unterwegs erwarten, und weil ich diese 
Hoffnung nicht erfüllen kann, so soll wenigstens meine Seele Dich begleiten. [...] 
Bester Freund – der gestrige Tag, der zweite des Julius, wird mir unvergeßlich blei-
ben, solang ich lebe. Gäbe es Geister, die uns diensbar sind und unsre Gefühle und 
Stimmungen durch eine sympathetische Magie fortpflanzen und übertragen, Du hättest die 
Stunde zwischen halb Acht und halb Neun Vormittags in der süßesten Ahndung 
empfinden müssen. Ich weiß nicht mehr, wie wir eigentlich darauf  kamen, von 
Entwürfen für die Zukunft zu reden. Mein Herz wurde warm. Er war nicht Schwär-
merei, – philosophischfeste Gewißheit wars, was ich in der herrlichen Perspektive 
der Zeit vor mir liegen sah. Mit weicher Beschämung, die nicht niederdrükt, son-
dern männlich emporraft, sah ich rükwärts in die Vergangenheit, die ich durch die 
unglüklichste Verschwendung mißbrauchte. Ich fühlte die kühne Anlage meiner 
Kräfte, das mislungene (vielleicht große) Vorhaben der Natur mit mir. Eine Hälf-
te wurde durch die wahnsinnige Methode meiner Erziehung und die Mißlaune 
meines Schiksals, die zweite und größere aber durch mich selber zernichtet. Tief, 
bester Freund, habe ich das empfunden, und in der allgemeinen feurigen Gährung meiner Ge-
fühle haben sich Kopf  und Herz zu einem herkulischen Gelübde vereinigt – die Vergangenheit 
nachzuholen, und den edlen Wettlauf  zum höchsten Ziele von vorn anzufangen. Mein Gefühl 
war beredt, und theilte sich den anderen elekrisch mit. O, wie schön und wie göttlich ist die Be-
rührung zweier Seelen, die sich auf  dem Weege zur Gottheit begegnen57.

57	  Ivi, pp. 7-8 (corsivo mio). «Oggi ho voglia di scriverti davvero molto, perché il mio cuore è pieno. 
Comunque, forse mi aspetterai in giro oggi pomeriggio, e poiché non posso esaudire questa 
speranza, possa allora accompagnarti almeno la mia anima. [...] Ottimo amico – ieri, il se-
condo giorno di luglio, rimarrà per me indimenticabile finché vivrò. Se esistessero spiriti in grado 
di servirci e di trasmettere e propagare i nostri sentimenti e stati d’animo attraverso una simpatetica magia, 
avresti esperito l’ora tra le sette e mezza e le otto e mezza nella più dolce attesa. Non so più 
come siamo arrivati a parlare di progetti per il futuro. Il mio cuore si riscaldò. Non era estasi, – era 
una certezza filosoficamente solida che vedevo nella gloriosa prospettiva del tempo davanti 
a me. Con una tenue vergogna, che non era deprimente ma virilmente edificante, guardai in-
dietro nel passato che avevo usato in modo improprio attraverso lo spreco più infelice. Sentii 
l’investimento audace delle mie forze, il progetto fallimentare (forse grandioso) della natura 
con me. Una metà è stata annientata dal metodo folle della mia educazione e dal malumore 

253Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



La scrittura è una diretta conseguenza degli affetti che trascorrono nel corpo 
e nella mente dell’autore. In questo passaggio della lettera è chiaro come lo 
scrivere sia per Schiller una via di sfogo di quei Gefühle e di quelle Stimmungen – 
sentimenti e stati d’animo – tanto intensi da dover trovare una via di espressione 
che sappia mantenere almeno la radice di quella intensità.  Nell’ultimo passaggio 
è racchiusa l’essenza del ganzer Mensch insieme ai presupposti per una comuni-
cazione di quella stessa essenza, che avviene per mezzo di un sentire condiviso 
e che si trasmette empaticamente agli altri, fornendo allo stesso tempo pura 
energia creatrice – elektrisch – con la quale “far toccare due anime”. Sono parole 
emotive che ancora oggi, come conferma la neuroermeneutica, continuano a 
emanare la loro energia.

In conclusione, negli scambi epistolari del periodo che precede e che segue 
lo Sturm und Drang si trova una poetica delle emozioni che prende una forma 
tangibile, materiale, testuale proprio attraverso la categoria della Gefühlstextualität 
che si dispiega a vari livelli, facendo risaltare talvolta la sintassi, talvolta il lessico, 
talvolta la retorica, ma sempre restituendo a livello semantico l’idea antropolo-
gica del ganzer Mensch e traducendo nel textus della pagina il suo intero sentire. 
Quest’ultimo si fonda sulla consapevolezza di una perfetta interrelazione tra 
mente e corpo, Seele und Geist, emozione e cognizione, tanto da fare apparire i 
testi presi in esame del tutto in linea con le più recenti prospettive delle neurohu-
manities e con ciò che oggi le neuroscienze aggiungono alla complessa e sempre 
in divenire teoria degli affetti.

Proprio in questa prospettiva transdisciplinare e contemporanea si intende 
rileggere anche il prossimo testo appartenente alla seconda categoria di analisi, 
quella del diario, dove si trovano esplicite le radici teoriche di quanto dimo-
strano il neuroscienziato Antonio Damasio alla fine del secolo Ventesimo e le 
odierne teorie neuroscientifiche e cognitive.

6.2. J. G. Herder, Journal meiner Reise im Jahr 1769
Un secondo esempio di Herzensschrift è rappresentato dal Journal meiner Reise im 
Jahr 1769 di Johann Gottfried Herder, scritto nell’anno 1769 durante il viaggio 
da Riga a Nantes e pubblicato postumo soltanto nel 1846. 

Nonostante la dichiarazione di intenti presente nel titolo – “Journal mei-
ner Reise” – non si deve pensare di leggere un vero diario di viaggio, in cui si 
trovino descrizioni dettagliate dei luoghi, di persone, avvenimenti e incontri. 
Tuttavia, e come risulterà ancora più chiaro a seguito dell’analisi testuale, non si 

del mio destino, ma la seconda e più grande metà da me stesso. Nel profondo, amico mio, ho sentito 
questo, e nel fermento generale dei miei sentimenti, testa e cuore si unirono in un voto erculeo – rimediare 
al passato e ricominciare da capo la nobile corsa verso la meta più alta. Il mio sentimento era eloquente e si 
comunicava in modo elettrico agli altri. Oh, quanto è bello e divino il tocco di due anime che si incontrano sul 
cammino della divinità». 

254 Per una poetica delle emozioni



può neppure rinnegare in toto il titolo che l’autore sceglie per il proprio scritto. 
Infatti, il Journal può e anzi deve essere letto come un diario di viaggio. Questo 
viaggio, però, molto più che un percorso fisico da un punto di partenza a un 
punto di arrivo tracciabile su una mappa, è invece un itinerario interiore, fatto 
di riflessioni personali, sensazioni, pensieri, emozioni: è una messa per iscritto 
di un viaggio tutto personale che Herder decide di intraprendere in un preciso 
momento della sua vita, tracciando su carta un modello universale di viaggio 
introspettivo, di percorso auto-conoscitivo, valido a livello universale. In altre 
parole, c’è in questo scritto il viaggio del ganzer Mensch, che si interroga proprio 
sulla sua stessa natura, andando alla ricerca di una vita che la sappia illuminare e 
rendere completa. Il Journal herderiano si configura come un viaggio simbolico 
volto alla ricerca dell’essenza più autentica di cosa significhi essere umani, in-
dividui senzienti, pensanti e capaci di creare opere d’arte che sopravvivano alla 
contingenza del tempo e dello spazio58. C’è, in sintesi, quello che Birgit Nübel 
descrive come «Wunsch nach Menschenkenntnis»59, la volontà di una profonda 
conoscenza dell’Uomo60.

In questo “viaggio”, la presa di coscienza rispetto alla centralità del corpo e 
dei sensi in tutti i processi esperienziali e conoscitivi è di centrale importanza. 
Ecco perché proprio il testo citato, spesso non abbastanza considerato dalla 
critica letteraria e dalla Herdersforschung, appare di particolare interesse se riletto 
alla luce della teoria dell’Embodiment, della 4E Cognitive Science e della Affektenlehre. 
Afferma ancora Nübel: 

Im Horizont der menschlichen Wahrnehmung wird die Grenze zwischen Him-
mel und Meer ebenso aufgehoben wie in seinem Erleben die Dichotomie von 
Geist und Körper. Das Schiff  ist somit auch Symbol für die menschliche Seele, 
die auf  dem rauschenden Wogen des dunklen, tiefen Meeres der Sinnlichkeit das 
«Schiff  des Lebens» steuert61. 

Il diario di Herder appare come una presa d’atto della necessità di una cono-
scenza quanto più incarnata possibile, di una crescita personale che si radichi 
nelle esperienze sensoriali, emotive, in quello che in Vom Erkennen und Empfinden 

58	  Cfr. Th[eodorus] C[ornelius] van Stockum, Herders »Journal meiner Reise im Jahre 1769«, in 
Nieuwe Reeks, Deel 23, n. 13, N.V. Noord Hollandsche Uitgevers Maa Tschappij, Amsterdam 
1960, pp. 361-382, qui p. 361: «Herders Journal meiner Reise im Jahre 1769 ist bekanntlich das 
bedeutsamste Dokument zum Verständnis einesderwichtigsten Wendepunkte in seiner 
Entwicklung als Mensch, als Autor und als Denker». 

59	  Nübel, Johann Gottfried Herder, in Autobiographie, cit., p. 176. 
60	  Cfr. Elena Polledri, Das Journal meiner Reise im Jahr 1769; Herder; Pädagogik der Menschheit, in «Il 

bianco e il nero», n. 5 (2002), pp. 45-65. 
61	  Nübel, Johann Gottfried Herder, cit., p. 179. «Nell’orizzonte della percezione umana viene abo-

lito il confine tra cielo e mare, così come nella sua esperienza viene abolita la dicotomia tra 
mente e corpo. La nave è quindi anche un simbolo dell’anima umana, che guida la “nave della 
vita” sulle onde impetuose del mare scuro e profondo della sensibilità». 

255Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



der menschlichen Seele Herder chiama «ein Meer innerer Sinnlichkeit»62, il mare 
della nostra sensibilità interiore. Ecco cosa simboleggia quel mare protagonista 
indiscusso delle vedute del Journal meiner Reise: è il mare dell’interiorità, fatta 
di flussi talvolta incontrollati di sensazioni, sentimenti, emozioni, pensieri che 
con la loro energia – l’irritabilità – fanno progredire l’uomo nella sua essen-
za ed esistenza: «Den 23 Mai / 3 Jun. reisete ich aus Riga ab und den 25/5. 
ging ich in See, um ich weiß nicht wohin? zu gehen. Ein großer Theil unsrer 
Lebensbegebenheiten hängt würklich vom Wurf  von Zufällen ab»63.

In questo senso, il diario di Herder si può leggere alla luce di quanto argo-
menta Antonio Damasio ne L’errore di Cartesio e di quanto comprovano i più 
recenti esperimenti in ambito neuroscientifico. Il resoconto herderiano è allora 
soprattutto 

Ein Journal des inneren Lebens unter Betonung des Gedachten und Empfun-
denen. [...] hier liegt das Zentrum und der eigentliche Wert des Journals: in den 
Reflexionen, Selbstbetrachtungen, Träume, Visionen, Ideenassoziationen und 
weitausgreifenden Projekten, die während der Reise seinen Geist beschäftigten64. 

Queste sensazioni e riflessioni vengono inoltre riportate con una certa imme-
diatezza – Unmittelbarkeit65 –, caratteristica che fa sì che il testo herderiano ben 
risponda ai criteri del corpus di analisi e a una riconsiderazione odierna in pro-
spettiva neuroermeneutica. Il focus semantico e testuale sul Gefühl fa sì che il 
Journal possa essere considerato un testo fondamentale per il periodo prepara-
torio dello Sturm und Drang, e che oggi possa essere inserito a pieno titolo all’in-
terno di una sempre più composita e completa teoria degli affetti: 

Sprache des Sturms und der Empfindung – die Formulierung ist ein Vorklang 
von Sturm und Drang. Die Zeit für solche Sprache ist nach Herders Überzeugung 
in Deutschland gekommen. Er selbst spricht im Reisejournal vielfach diese Sprache 
– daher gilt dies auch als frühestes Dokument des Sturms und Drangs66.

62	  Herder, Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, cit., p. 350.
63	  J. G. Herder, Journal meiner Reise im Jahr 1769, Reclam, Stuttgart 1976, p. 7, trad. it. in Id., 

Giornale di viaggio 1769, a cura di Marco Guzzi, Spirali Edizioni, Milano 1984, p. 27: «Il 23 mag-
gio (3 giugno) partii da Riga, e il 25 mi imbarcai per dirigermi non so dove. Gran parte degli 
eventi della nostra vita dipende davvero da colpi di fortuna e da circostanze accidentali». 

64	  Ivi, Nachwort, pp. 188-189. «Un diario della vita interiore con un’enfasi su ciò che si è pensato 
e sentito. [...] qui sta il centro e il vero valore del Journal: nelle riflessioni, introspezioni, sogni, 
visioni, associazioni di idee e progetti di ampio respiro che hanno occupato la sua mente 
durante il viaggio». 

65	  Ivi, p, 189. 
66	  Ivi, p. 241. «Lingua della tempesta e della sensazione (Sturm und Empfindung) – la formula-

zione è una prefigurazione dello Sturm und Drang. Il momento per tale lingua, secondo la 
convinzione di Herder, è giunto in Germania. Egli stesso parla più volte questa lingua nel suo 
diario di viaggio – per questo esso vale anche come primo documento dello Sturm und Drang». 

256 Per una poetica delle emozioni



Ancora attraverso la Gefühlstextualität Herder compone un testo modello per 
l’imminente movimento stürmeriano, facendo divenire textus la sua nuova idea 
di uomo e di conoscenza interamente basata sul Fühlen. Il diario di Herder ap-
pare così come una importante fonte del paradigma dell’embodiment e più in 
generale della 4E Cognitive Science, prefigurando anche le più moderne visioni 
inerenti alla Affektenlehre. Permette dunque di tracciare una linea retta tra l’oggi e 
il secolo XVIII e di riconoscere quanto “passato” ci sia anche nel più innovativo 
“presente”:

Fisicità e profezia, incarnazione emotivamente intonata del sapere e speranza 
densa di presagi di autosuperamento, di altre terre, di infiniti livelli incarnati, de-
notano di conseguenza un pensiero della storia che propriamente non possiede 
un metodo statico, perché è alla ricerca di un nuovo cammino. Ma la debolezza 
metodologica […], in questa fase avanzata del declino della metafisica, in cui è 
posto in questione il fondamento della scientificità gonfia di parole e dei proce-
dimenti stessi del sapere teoretico sedicente puro, e che perciò rende sempre più 
manifesto il senso doloroso ma creativo della fisicità e della finitezza dell’esperien-
za umana, quella debolezza dunque potrebbe divenire per noi proprio la forza di 
una maggiore traenza e di una maggiore attualità di pensiero67. 

In quest’ottica si può rileggere oggi il diario di Herder, ovvero nella consapevo-
lezza che quella necessità di cambiamento, di un ritorno o di un approdo a una 
piena comunione da parte dell’essere umano con la sua stessa fisicità e con una 
sua totale incarnazione con tutto ciò che lo circonda – la natura, la società, le 
azioni, i pensieri –, è ancora tutta da realizzare. Le neuroscienze oggi conferma-
no ciò che Herder intuisce e abbozza nervosamente nel suo Journal, mosso anche 
nella scrittura da una «giovanile esuberanza e alternanza di affetti»68. Ecco, in 
conclusione, cosa rende ancora così attuale il linguaggio e il pensiero di Herder:

Il suo fortissimo intuito storico, fondato su una Einfühlung per immagini teologi-
co-naturali, ermetiche, la sua straordinaria sensibilità per il divenire, per ciò che è 
vivo e traente […], una sensibilità che gli derivava dalla assoluta concretezza con cui 
ascoltava i segni dei tempi, facendoli echeggiare nel cuore prima che nella mente69. 

Si vuole dunque trovare la traccia testuale di tale Einfühlung, rileggendo il diario 
nella consapevolezza di scoprire soprattutto «una manifestazione della parola 
incarnata, e cioè relativamente alla globalità fisica della presenza e dell’azione»70. 
È attraverso questa parola, infatti, che l’autore dà voce a un proprio personale 
universo di affetti e pensieri per creare – ecco la poiesis – qualcosa di nuovo, un 

67	  Marco Guzzi, Introduzione. Fisicità e presagio nel pensiero di Herder, in Giornale di viaggio 1769, cit., 
pp. 13-24, qui p. 18. 

68	  Ivi, p. 24. 
69	  Ivi, p. 22. 
70	  Ivi, p. 15. 

257Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



modello umanitario basato sulla naturalezza e l’autenticità del sentire: «Ich fühle 
mich! Ich bin!»71. La traccia testuale di questo pensiero, in ultima analisi, può 
essere trovata attraverso la Gefühlstextualität.

Si consideri il seguente passaggio, tratto dalle pagine di apertura del Journal:

So denkt man, wenn man aus Situation in Situation tritt, und was gibt ein Schiff, 
daß zwischen Himmel und Meer schwebt, nicht für weite Sphäre zu denken! Alles 
gibt hier dem Gedanken Flügel und Bewegung und weiten Luftkreis! Das flattern-
de Segel, das immer wankende Schiff, der rauschende Wellenstrom, die fliegende 
Wolke, der weite unendliche Luftkreis! Auf  der Erde ist man an einen todten 
Punkt angeheftet; und in den engen Kreis einer Situation eingeschlossen. Oft ist 
jener der Studierstul in einer dumpfen Kammer, der Sitz an einem einförmigen, 
gemietheten Tische, eine Kanzel, ein Katheder – oft ist diese, eine kleine Stadt, 
ein Abgott von Publikum aus Dreien, auf  die man horchet, und ein Einerlei von 
Beschäftigung, in welche uns Gewohnheit und Anmaßung stossen. Wie klein und 
eingeschränkt wird da Leben, Ehre, Achtung, Wunsch, Furcht, Haß, Abneigung, Liebe, 
Freundschaft, Lust zu lernen, Beschäftigung, Neigung – wie enge und eingeschränkt endlich der 
ganze Geist. Nun trete man mit Einmal heraus, oder vielmehr ohne Bücher, Schriften, Beschäf-
tigung und Homogene Gesellschaft werde man herausgeworfen – welch eine andre Aussicht!72

L’intero passo è da leggere come una esortazione ad accogliere l’energia de-
gli affetti, presenti qui in una enumerazione che li accosta senza esclusioni o 
gerarchie. Seguendo la sintassi, si avverte quasi l’ondeggiare della nave ormai 
in mezzo al mare, quel “mare” che – ricordiamo – è soprattutto il Meer innerer 
Sinnlichkeit che si auspica per una vita realmente e pienamente vissuta. Herder 
ha ormai deciso di intraprendere il “viaggio”, di staccarsi dal porto sicuro della 
terra ferma e di lasciarsi trasportare dalla nave attraverso i flussi del sentire e del 
conoscere. La sintassi segue il rollio della nave con frasi e periodi brevi accostati 
tramite paratassi e, improvvisamente, un’onda viene riprodotta testualmente dai 
punti esclamativi. Si crea così un ritmo del testo del tutto in linea con la sua se-
mantica: le riflessioni di Herder seguono in questo momento un ondeggiare di 
impressioni che si rincorrono e si scontrano l’una con l’altra. A livello lessicale, 

71	  Herder, Zum Sinn des Gefühls, cit., p. 236. 
72	  Herder, Journal, cit., p. 11 (corsivo mio). «Così si pensa, quando si passa da una situazione all’al-

tra, e quale ampia sfera non s’apre al pensiero su una nave che fluttui tra cielo e mare! Tutto qui 
dà al pensiero ali e movimento nello spazio immenso! La vela svolazzante, la nave che oscilla 
di continuo, il cupo rumoreggiare delle onde, la corsa delle nuvole in volo, l’orizzonte infini-
to! Sulla terra si è attaccati a un punto morto e chiusi nell’angusto cerchio di una situazione. 
Spesso quel punto morto è la sedia da studio di una camera cupa, il seggio a un monotono 
tavolo che si è affittato, un pulpito, una cattedra – la situazione è spesso una piccola città, l’ido-
lo di un pubblico di tre persone al quale si obbedisce, e un complesso di occupazioni, di cui ci 
pungolano l’abitudine e l’arroganza. Come diventa piccola e limitata allora la vita, l’onore, la stima, il 
desiderio, la paura, l’odio, l’avversione, l’amore, l’amicizia, la gioia di imparare, il lavoro, le inclinazioni – come 
diviene angusto e ristretto infine lo spirito intero! Che se ne venga fuori d’un sol colpo e piuttosto che si venga 
gettati fuori senza libri, scritti, occupazioni e compagnia omogenea – che altra vista!», p. 30. 

258 Per una poetica delle emozioni



tanto quanto per la sintassi, si nota un sovrapporsi e susseguirsi di termini ascri-
vibili alla duplice area semantica del mare e degli affetti, preponderanti nelle 
ultime righe evidenziate dal corsivo.

Infine, si presti attenzione al livello retorico della Gefühlstextualität. In questo 
passaggio, ma già dalle primissime righe del Journal, Herder imposta una grande 
metafora che attraversa tutta l’opera: il mare, la nave, le onde imprevedibili sono 
chiare immagini contrapposte alla terra ferma, alla sedia nella camera cupa, all’a-
bitudine. Questi elementi, insieme a tanti altri che si incontrano in passaggi 
successivi, sono simboli che incarnano l’intero viaggio dell’esistenza umana. 
L’intero Journal si regge sulla costruzione di questa grande metafora da parte di 
Herder, entro la quale l’autore può dispiegare liberamente pensieri e riflessioni 
che esulano dalla materialità di un resoconto di viaggio per formare invece un 
libretto che custodisce – soprattutto se riletto oggi – i capisaldi dell’antropologia 
del ganzer Mensch, i presupposti dello Sturm und Drang e le precise basi concettuali 
di ciò che oggi le neuroscienze definiscono embodied cognition. La metafora, insie-
me agli altri livelli della Gefühlstextualität, continua anche nei passaggi seguenti: 

Wo ist das veste Land, auf  dem ich so veste stand? und die kleine Kanzel und 
der Lehnstul und das Katheder, worauf  ich mich brüstete? wo sind die, für denen 
ich mich fürchtete, und die ich liebte! = = O Seele, wie wird dirs seyn, wenn du aus 
dieser Welt hinaustrittst? Der enge, veste, eingeschränkte Mittelpunkt ist verschwun-
den, du flatterst in den Lüften, oder schwimmst auf  einem Meere – die Welt 
verschwindet dir = ist unter dir verschwunden! – Welch neue Denkart! aber sie 
kostet Thränen, Reue, Herauswindung aus dem Alten, Selbstverdammung! – bis 
auf  meine Tugend war ich nicht mehr mit mir zufrieden; ich sah sie für nichts, 
als Schwäche, für einen abstrakten Namen an, den die ganze Welt von Jugend auf  
realisiren lernt! Es sei Seeluft, Einwürkung von Seegerichten, unstäter Schlaf, oder 
was es sei, ich hatte Stunden, wo ich keine Tugend, selbst nicht bis auf  die Tugend 
einer Ehegattin, die ich doch für den höchsten und reellsten Grad gehalten hatte, 
begreifen konnte! Selbst bei Beßerung der Menschen; ich nehme Menschliche 
Realitäten aus, fand ich nur Schwächung der Charaktere, Selbstpein, oder Ände-
rung der falschen Seiten – o warum ist man durch die Sprache, zu abstrakten Schatten-
bildern, wie zu Körpern, wie zu existierenden Realitäten verwöhnt? = = Wenn werde ich 
so weit seyn, um alles, was ich gelernt, in mir zu zerstören, und nur selbst zu 
erfinden, was ich denke und lerne und glaube! – Gespielen und Gespielinnen 
meiner Jugendjahre, was werde ich euch zu sagen haben, wenn ich euch wieder 
sehe und euch auch über die Dunkelheit erleuchte, die mir selbst noch anhing!73

73	  Ivi, pp. 11-12 (corsivo mio). «Dov’è la terra ferma alla quale tanto saldamente mi tenevo? e 
il piccolo seggio di predicatore e la poltrona e la cattedra dalla quale mi pavoneggiavo? Dove 
sono quelli che temevo e che amavo? O anima, come sarai quando te ne andrai da questo 
mondo? L’angusto, fermo e limitato punto centrale è svanito, tu voli nell’aria o galleggi su 
qualche mare – il mondo scompare per te – è svanito al di sotto di te! – che nuovo modo 
di pensare! ma costa lacrime, pentimento, contorsione fuori dal vecchio, autonegazione! – 
fino alla stessa mia virtù della quale non ero più soddisfatto, la consideravo nient’altro che 

259Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



Il linguaggio degli affetti si mescola anche in quest’ultimo passaggio alla meta-
fora marina, trasportato dalla sintassi ondeggiante che permane fino alla fine del 
paragrafo. In questo caso particolare viene riprodotta anche dalla frequenza di 
Gedankenstrichte che, insieme alle numerose esclamazioni, restituiscono testual-
mente il susseguirsi di pensieri nella mente dell’autore. A livello retorico, il pas-
saggio è attraversato da una allitterazione di “s”, atta a riprodurre il sibilo del 
vento e il rumore del mare e, nello stesso tempo, a mettere in risalto la personifi-
cazione – Seele – che si incarna così anche come figura del discorso negli elementi 
naturali menzionati da Herder. Inoltre, nella domanda evidenziata in corsivo, 
improvvisamente, viene esplicitata la questione che sarà poi il Leitmotiv di tutto 
il diario: il corpo, elemento che Herder rivendica come centrale nell’esperienza 
umana e in tutto il suo processo di conoscenza del mondo. Da questo punto in 
poi la dimensione della corporeità sarà protagonista del resoconto di viaggio:

Nichts, als Menschliches Leben und Glückseligkeit, ist Tugend: Jedes Datum ist 
Handlung; alles übrige ist Schatten, ist Raisonnement. Zu viel Keuschheit, die da 
schwächt; ist eben so wohl Laster, als zu viel Unkeuschheit: jede Versagung sollte 
nur Negation seyn: sie zur Privation, und diese gar zum Positiven der Haupt[t]
ugend zu machen – wo kommen wir hin? – Gespielin meiner Liebe, jede Empfindbar-
keit, die du verdammest, und ich blind gnug bin, um nicht zu erkennen, ist auch Tugend, und 
mehr als die wovon Du rühmest, und wofür ich mich fürchte74.

Per Herder la più grande di tutte le virtù è infatti la Empfindbarkeit, la sensibi-
lità, fino a quel momento sottomessa alla dimensione della ragione ma che, in 
realtà, rappresenta il punto di contatto tra tutte le dicotomie e, dunque, l’unica 
strada per raggiungere davvero l’ideale del ganzer Mensch. Secondo l’autore, si 
deve smettere di temere gli effetti di una conoscenza ed esistenza basate sui 
sensi, mentre si deve temere – ich mich fürchte – l’egemonia della sfera razionale, 
che porta a una vita fatta di mere e inutili privazioni. L’anima, al contrario, vive 

debolezza, un nome astratto, che tutto il mondo impara a realizzare fin dalla giovinezza! Fosse 
l’aria di mare, l’effetto delle vivande marinare, il sonno discontinuo o altro, io vivevo delle ore 
in cui non potevo comprendere nessuna virtù, nemmeno quella di una sposa che pure avevo 
considerato nel più alto grado! Persino nella tensione al miglioramento degli uomini (a parte 
le situazioni umane reali) trovavo soltanto labilità di carattere, auto-tormento o semplici mo-
dificazioni di parti inautentiche. Oh, perché ci si avvezza attraverso il linguaggio di immagini astratte e 
vuote come a realtà corporee davvero esistenti? Ah, diventassi così grande da poter distruggere in me 
tutto ciò che ho imparato e da ideare soltanto ciò che penso e credo! Compagni e compagne 
della mia gioventù, cosa avrei da dirvi se vi rivedessi e dovessi chiarire anche a voi l’oscurità 
in cui sono ancora immerso?», pp. 30-31. 

74	  Ivi, pp. 12-13 (corsivo mio). «La virtù non è nient’altro che vita e felicità umane, quel che conta 
è l’azione, tutto il resto è ombra, ragionamento. Troppa castità che rende fiacchi è altrettanto 
viziosa di troppa lussuria; ogni rinuncia dovrebbe essere solo negazione, ma facendo di questa 
una privazione e della privazione addirittura l’elemento positivo della più elevata virtù, dove 
arriviamo? O compagna del mio amore, quella sensibilità che tu condanni e io sono abbastanza cieco da non 
voler riconoscere, è anche virtù, e più di quella di cui tu ti vanti e dinanzi alla quale ho paura», p. 31. 

260 Per una poetica delle emozioni



e si riempie soltanto grazie alle sensazioni e agli stimoli che il corpo raccoglie 
dalla realtà intorno a sé nel mondo, die (Um)Welt. «Wie sich Welle in Welle bricht: 
so fließen die Luftundulationen und Schälle in einander. Die Sinnlichkeit der 
Waßerwelt verhält sich also wie das Waßer zur Luft in Hören und Sehen! Ei 
wie Geruch, Geschmack und Gefühl?»75: attraverso questa similitudine espressa 
in forma interrogativa, diviene chiarissima la metafora su cui si ergono l’intera 
opera e il “viaggio” di Herder. Il mare è un luogo aperto, indefinito, pieno di 
energie e correnti improvvise che si intrecciano l’una nell’altra, di onde potenti e 
di vita che scorre proprio grazie ad esse. Così è anche il bìos dell’uomo, immerso 
in un flusso continuo di stimoli sensoriali, ancora ein Meer innerer Sinnlichkeit.

Sul mare così inteso Herder intesse una propria visione del mondo e della 
vita, proponendo silenziosamente anche un nuovo ideale umanitario, tutt’oggi 
ancora da realizzare:

Hier bietet sich eine Menge Phänomena aus der Menschlichen Seele; dem ersten 
Bilde der Einbildungskraft, aus den Träumen, die wir in der Kindheit lange still 
bei uns tragen; aus dem Eindruck jedes Schalles, der diesen sausenden Ton, der 
in dunkeln Ideen fortdämmert, begünstigt und verstärkt; aus der Neigung, gern 
Sänger des Wunderbaren seyn zu wollen; aus der Verstärkung, die jeder fremde 
Glaube zu dem unsrigen hinzuthut; aus der Leichtigkeit, wie wir aus der Jugend 
unvergeßliche Dinge erzälen – – tausend Phänomena, deren jedes aus der Fabel 
der ersten Welt ein angenehmes Beispiel fände, und viel subjektiv in der Seele, 
objektiv in der alten Poesie, Geschichte, Fabel erklärte. Das wäre eine Theorie 
der Fabel, eine Philosophische Geschichte wachender Träume, eine Genetische 
Erklärung des Wunderbaren und Abentheuerlichen aus der Menschlichen Natur, 
eine Logik für das Dichtungsvermögen: und über alle Zeiten, Völker und Gattun-
gen der Fabel, von Chinesern zu Juden, Juden zu Egyptern, Griechen, Normän-
nern geführt – wie groß, wie nützlich!76

75	  Ivi, p. 18. «Come le onde si rifrangono nelle onde, così le vibrazioni dell’aria e i suoni interferi-
scono tra loro. La sensibilità del mondo marino si struttura dunque nell’udito e nella vista come 
l’acqua nei confronti dell’aria! Ma allora, quale odorato, quale gusto e quale tatto?», p. 36. 

76	  Ivi, p. 26. «Qui si offre grande quantità di fenomeni dell’anima umana: la prima forma 
dell’immaginazione, i sogni che in silenzio portiamo lungamente in noi nell’infanzia, l’impres-
sione di ogni suono che favorisce e rafforza questo tono rombante, che continua a oscurarsi 
in tetre idee, la propensione a essere volentieri cantori del meraviglioso, il rafforzamento che 
ogni fede estranea esercita sulla nostra, la facilità con cui raccontiamo esperienze indimen-
ticabili della giovinezza – migliaia di fenomeni, dei quali ciascuno troverebbe un piacevole 
esempio nei racconti favolosi del mondo primigenio e che potrebbe chiarire molto sul piano 
soggettivo, dell’anima, e su quello oggettivo, nella poesia, nella storia e nelle favole antiche. 
Questa sarebbe una teoria del favoloso, una storia filosofica dei sogni a occhi aperti, una spie-
gazione genetica del miracoloso e dell’avventuroso partendo dalla natura umana, una logica 
della facoltà poetica da applicare a tutti i tempi, popoli e varietà del favoloso, dai Cinesi agli 
Ebrei, dagli Ebrei agli Egiziani, ai Greci, ai Normanni – che grande opera, che utilità univer-
sale!», p. 44. 

261Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



Prefigurando quanto affermerà qualche anno più tardi in Vom Erkennen und 
Empfinden der menschlichen Seele, qui Herder unifica in modo esplicito la propria 
idea di poetica con quella antropologica e con i suoi ideali umanitari. Anzi, que-
ste due dimensioni sono da porre in stretta correlazione, se si vuole costruire 
una Gefühlspoetik capace di dare voce alla più autentica natura umana. Si con-
giungono qui la proposta di un legame tra una avanguardistica teoria degli af-
fetti, derivata dalla consapevolezza della centralità della sfera sensoriale, e quella 
che a breve sarà una poetica basata sull’esperienza soggettiva dell’autore, intesa 
nella sua interezza e complessità, senza privazione alcuna. Questa poetica sog-
gettiva, emotiva ed emozionale, è un filo rosso che travalica qualsiasi divisione 
e distanza tra individui, popoli, spazio e tempo, facendosi così via di comunica-
zione per una Umanità coesa, collettiva, nella quale comunque non siano annul-
late le peculiarità del singolo. In altre parole, siamo già di fronte a quell’ideale 
del Mitfühlen che Herder espliciterà ancor meglio nella Plastik, ma che già ora 
incarna i princìpi della sua poetica, di cosa significhi fare poesia, ovvero creare 
legami interindividuali proprio a partire dal sentire del singolo individuo:

Es gibt also eine eigne Gestalt des Gefühls von Wahrscheinlichkeiten, nach dem 
Maas der Seelenkräfte, nach Proportion der Einbildungskraft zum Urtheil, des 
Scharfsinns zum Witze, des Verstandes zur ersten Lebhaftigkeit der Eindrücke, 
u. s. w. welche Theorie der Wahrscheinlichkeit aus der Menschl[ichen] Seele hinter 
Hume, Moses, Bernouille, und Lambert77.

Ecco emergere chiaro il presupposto della poetica di Herder, che è anche la 
poetica dello Sturm und Drang: lasciare scorrere il flusso del sentimento nel pro-
prio corpo e permettere che questo guidi tutte le azioni, tra le quali anche il 
fare arte, lo scrivere. Lasciare che il corpo conosca il mondo intorno a sé toc-
candolo – Gefühl, appunto – e avvicinandosi in questo modo anche a tutte le 
altrui esperienze. Si entra così, secondo Herder, nella dimensione del mare della 
sensibilità: «So fliegt man mit den Fittigen des Windes, und schifft mit dem 
abentheurlichen Seehelden: statt daß jetzt die Bewegung des Geistes und des 
Körpers entgegen streben»78.

In anticipo di oltre due secoli sulla prospettiva della embodied cognition, Herder 
pone in equilibrio Körper und Geist, corpo, mente e spirito, facendo inoltre di 
questo equilibrio l’ingrediente fondamentale per una nuova poetica del sen-
tire, la Gefühlspoetik. Per Herder, in sintesi, tutta la conoscenza e l’esperienza 

77	  Ivi, p. 27. «C’è dunque una forma personale del sentimento della verosimiglianza, secondo la 
misura delle forze dell’anima, la proporzione del rapporto tra immaginazione e giudizio, tra 
profondità e ironia, tra intelletto e prima intensità delle impressioni e così via. Quale teoria 
della verosimiglianza partendo dall’anima umana, dopo Hume, Moses, Bernoulli e Lambert!», 
p. 45. 

78	  Ivi, p. 28. «Così si vola con le ali del vento e si naviga insieme agli avventurosi eroi del mare: 
invece di contrapporre il movimento dello spirito a quello del corpo», p. 45. 

262 Per una poetica delle emozioni



sono incarnate. Marco Guzzi, nella introduzione alla sua traduzione del Journal, 
osserva:

[Per Herder] la ragione non è dunque creatrice, non è pura né originaria, è soltanto 
una funzione delle forze organiche, e cioè delle forze formative e “invisibili” che 
muovono, incarnandosi, l’interno mondo della natura e della storia in una connes-
sione che lascia presentire del suo mistero destinale, in una forma appunto più di 
presentimento emotivo che di determinazione concettuale e scientifica, soltanto 
la traenza evolutiva di quello “spirito luminoso ed igneo, celeste e invisibile” che 
palpita in tutto ciò che vive, in uno sforzo continuo di perfezionamento79.

Queste le parole di Herder poco dopo il passaggio citato sopra:

Die Menschliche Seele, an sich und in ihrer Erscheinung auf  dieser Erde, ihre 
sinnlichen Werkzeuge und Gewichte und Hoffnung[en] und Vergnügen, und 
Charaktere und Pflichten, und alles, was Menschen hier glücklich machen kann, 
sei meine erste Aussicht. Alles übrige werde blos bei Seite gesetzt, so lange ich 
hiezu Materialien sammle, und alle Triebfedern, die im Menschlichen Herzen 
liegen, vom Schreckhaften und Wunderbaren, bis zum Stillnachdenkenden und 
Sanftbetäubenden, kennen, erwecken, verwalten und brauchen lernen80.

L’interesse di Herder è puramente antropologico, volto a conoscere attraverso 
questo suo viaggio in “mare” l’anima umana e tutti i suoi impulsi, i quali deri-
vano innanzitutto dai cinque sensi e dal loro interagire con il pensiero. Si pro-
spetta la tesi che verrà approfondita nel saggio del 1778 presentato nei capitoli 
precedenti, Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, nel quale l’anima 
umana viene dipinta come il risultato di un connubio costante ed equilibrato tra 
il “conoscere” e il “sentire”, di nuovo mente e corpo. Nel passaggio del diario 
appena citato, si auspica questa conoscenza della natura dell’uomo, dei suoi 
bisogni istintuali, per far sì che si raggiunga una condizione di “felicità”. C’è, 
in sintesi, una rivoluzionaria attenzione all’umano Affekt, che ha sede nel cuore 
più che nella ragione: «Welch ein grosses Studium! für Einbildungskraft und 
Verstand und Herz und Affekten!»81.

79	  Marco Guzzi, Introduzione, in Herder, Giornale di viaggio 1769, cit., p. 14. 
80	  Herder, Journal, cit., pp. 30-31. «La mia prima prospettiva sull’anima umana, in sé e nella sua 

apparizione su questa terra, i suoi strumenti sensibili, i suoi impulsi, le sue speranze e i suoi 
piaceri, i suoi caratteri e i suoi doveri, e tutto ciò che qui può rendere l’uomo felice. Tutto il 
resto sia semplicemente messo da parte, finché non abbia raccolto i materiali in vista del mio 
scopo, e non abbia imparato a conoscere, risvegliare, organizzare e utilizzare tutte le inclina-
zioni che giacciono nel cuore umano, dalle terrificanti e meravigliose fino alle meditative e a 
quelle che stordiscono con dolcezza», p. 48. 

81	  Ivi, p. 31. «Che grande studio! per l’immaginazione e l’intelletto e il cuore e le passioni!», 
p. 48. Si faccia attenzione, in questo caso, al termine Affekten: soprattutto nella cornice del 
presente lavoro, alla luce di una riconsiderazione neuroscientifica della teoria degli affetti, è 
più corretto tradurre il termine letteralmente con “affetti” anziché con il termine “passioni”, 

263Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



Si ripensi all’opera di Olafur Eliasson e a come oggi le neuroscienze cogni-
tive provino sperimentalmente l’interrelazione che sussiste a livello cognitivo e 
neuro-somatico tra ciò che l’individuo pensa e sente e l’ambiente fisico e sociale 
che lo circonda. Sotto tale prospettiva, nutrita delle più recenti acquisizioni in 
diversi campi di studio oggi in dialogo, si legga il seguente passaggio del Journal: 

Aber was sorge ich für die Welt; da ich für mich, und meine Welt und mein Leben 
zu sorgen und also aus meinem Leben zu schöpfen habe. Was also zu thun? Dies 
in allen Scenen zu betrachten und zu studiren! Die ersten Spiele der Einbildungs-
kraft der Jugend, und die ersten starken Eindrücke auf  die weiche empfindbare 
Seele zu behorchen; aus jenen vieles in der Geschichte unsres Geschmacks und 
Denkart erklären; aus dieser alles Rührende und Erregende brauchen zu lernen. 
Das erste Verderben eines guten Jünglings auf  seine Lebenszeit, was gibts auch 
aus meinem Leben für rührende Züge, die noch jetzt alle meine Thränen locken, 
und so viel Homogene ähnliche Verwirrungen und Schwächungen auf  mein gan-
zes Leben würken. Alsdenn das Wunderbare und Immer Gute, was jeder Schritt 
unsres Lebens mit sich bringet – weiter! ein Bild von allen Gesichten und Na-
tionen und merkwürdigen Charakteren und Erfahrungen, die ich aus meinem 
Leben mich erinnere – was für Geist und Leben muß dies in meine Denkart, Vor-
trag, Predigt, Umgang bringen. So lernte ich ganz mein Leben brauchen, nutzen, 
anwenden; kein Schritt, Geschichte, Erfahrung, wäre vergebens: ich hätte alles 
in meiner Gewalt: nichts wäre verlöscht, nichts unfruchtbar: alles würde Hebel, 
mich weiter fortzubringen82.

Si riconosce in queste righe la forte consapevolezza dell’autore rispetto a quel 
circolo che sussiste tra Welt, Hirn e Herz, mondo, cervello e cuore, i tre elementi 
che oggi costituiscono i capisaldi di un fitto e proficuo dialogo transdisciplinare. 
Herder aveva già compreso le basi teoriche di ciò che oggi viene affidato alle 
etichette di embodiment o enattivismo: la conoscenza è innanzitutto incarnata 

corrispettivo invece del tedesco Leidenschaften. Si riveda in particolare il capitolo primo (1.2.) 
per una disamina dettagliata dei termini chiave. 

82	  Ivi, pp. 32-33. «Ma perché mi preoccupo del mondo, se devo preoccuparmi di me, del mio 
mondo e della mia vita per poter attingere da essi le mie idee? Che devo fare allora? Studiare 
e trattare questo in tutte le scene! Auscultare i primi giochi della fantasia della giovinezza e 
le prime forti impressioni sull’anima morbida e sensibile: quelli spiegheranno molte cose in 
relazione alla storia del nostro gusto e del nostro modo di pensare, mentre queste insegne-
ranno a utilizzare tutto ciò che è emozionante e commovente! La prima corruzione di un 
bravo ragazzo per tutta la sua vita; quali sono quei moti toccanti anche nella mia vita che 
ancora fanno sgorgare tutte le mie lacrime e causano in tutta la mia esistenza tanti errori e 
debolezze analoghe e della stessa natura? Poi quanto di meraviglioso e di bene costante porti 
con sé ogni passo della nostra vita; e ancora un quadro di tutti i volti, di tutte le nazioni, di 
tutti i caratteri e di tutte le esperienze importanti che mi ricordi nella mia esistenza – quanto 
spirito e vita apporterà tutto ciò al mio pensiero, alle mie conferenze, ai miei sermoni, alle mie 
conversazioni! Così imparerei a servirmi e a utilizzare l’intera mia vita, nessun passo, storia 
o esperienza andrebbe perduta, avrei tutto in mio potere; niente sarebbe cancellato, niente 
infruttuoso, ogni cosa diverrebbe una leva per farmi avanzare», p. 49. 

264 Per una poetica delle emozioni



nell’esperienza che l’individuo fa del mondo intorno a sé, e la sua identità appa-
re come il risultato tutt’altro che individualistico di una serie infinita e variegata 
di influenze, che agiscono parallelamente nella facoltà di pensiero e in quella 
delle emozioni. Afferma oggi il neuroscienziato Fausto Caruana: «Le emozioni 
corrispondono a strategie finalizzate a riconfigurare la relazione con l’ambiente 
mediante la consegna di segnali sociali, e sull’idea che le emozioni siano dina-
micamente accoppiate all’ambiente, che influenzano e dal quale sono influenza-
te»83. Quest’ultima affermazione entra armoniosamente in dialogo con il passo 
del Journal herderiano appena citato.

Ripensando alla visione incarnata dell’atto della scrittura presentato da Albrecht 
Koschorke in Körperströme und Schriftverkehr, emerge dal passo seguente come an-
che Herder concepisca lo scrivere, e più in generale qualsiasi atto creativo, come 
un processo del tutto integrato nel circolo tra ambiente, cervello e cuore:

Dazu reise ich jetzt: dazu will ich mein Tagebuch schreiben: dazu will ich Bemer-
kungen sammlen: dazu meinen Geist in eine Bemerkungslage setzen: dazu mich 
in der lebendigen Anwendung dessen, was ich sehe und weiß, was ich gesehen und gewesen bin, 
üben! Wie viel habe ich zu diesem Zwecke an mir aufzuwecken und zu ändern!84

Al centro del diario c’è in questo senso un viaggio di formazione che interessa 
il genere umano nella sua totalità e, ancor prima, nella fusione mente e corpo. 
Queste due dimensioni prendono parte insieme e in egual modo al viaggio:

Bin ichs geworden, so will ich diesen Pfad nicht verlassen, und mir selbst gleich-
sam ein Journal halten, der Menschenkänntniße, die ich täglich aus meinem Leben, 
und derer, die ich aus Schriften sammle. Ein solcher Plan wird mich beständig auf  
einer Art von Reise unter Menschen erhalten und der Falte zuvorkommen, in die 
mich meine einförmige Lage in einem abgelegnen Scytischen Winkel der Erde 
schlagen könnte!85

Si delinea il progetto di un libro per l’Umanità e sull’Umanità, nel cui centro sia 
la figura antropologica del ganzer Mensch, pronto ad assimilare nel proprio corpo 
e nella propria mente tutti gli stimoli che provengono dall’esterno e a rielaborarli 

83	  Caruana, Come funzionano le emozioni, cit., p. 408. 
84	  Herder, Journal, cit., p. 33 (corsivo mio). «Perciò viaggio ora, perciò voglio scrivere il mio 

diario, perciò voglio raccogliere osservazioni; perciò voglio mantenere il mio spirito in uno 
stato di osservazione, perciò voglio esercitarmi nell’applicazione vitale di quello che vedo e 
conosco, di quel che ho visto e di quel che sono stato! Quante cose devo risvegliare in me a 
tale scopo e quante mutare!», p. 49. 

85	  Ivi, p. 34. «Quando lo sarò diventato, non abbandonerò però questo sentiero e terrò per me 
stesso, per così dire, un giornale delle conoscenze umane che quotidianamente raccoglierò 
nella mia vita, e di quelle che acquisirò dai libri. Un simile progetto mi terrà sempre in una 
specie di viaggio tra gli uomini e preverrà la brutta piega che mi potrebbe dare la mia mono-
tona situazione in qualche scitico angolo della terra!», p. 50. 

265Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



soggettivamente nel proprio Herz per farne prezioso, comunicativo e intersog-
gettivo Gefühl. Il progetto herderiano sembra rispondere in modo pronto ed ef-
ficace alle sollecitazioni di David Hume, che qualche anno prima auspicava una 
collaborazione tra tutte le discipline per raggiungere una conoscenza dell’uomo 
quanto più veritiera e completa possibile. Herder, anch’egli conscio della neces-
sità di un superamento dei confini tra le discipline e di un dialogo concreto tra i 
diversi saperi, getta le basi di un progetto transdisciplinare:

Jahrbuch der Schriften für die Menschheit! ein grosser Plan! ein wichtiges Werk! 
Es nimmt aus Theologie und Homiletik; aus Auslegung und Moral; aus Kirchen-
geschichte und Ascetik, nur das, was für die Menschheit unmittelbar ist; sie auf-
klären hilft; sie zu einer neuen Höhe erhebt, sie zu einer gewissen neuen Seite 
verlenkt; sie in einem neuen Licht zeigt; oder was nur für sie zu lesen ist.
Dazu dient alsdenn Historie und Roman, Politik, und Philosophie, Poesie und 
Theater als Beihülfe; bei den letzten Allen, wird dies nicht Hauptgesichtspunkt, 
aber eine sehr nutzbare und bildende Aussicht! Ein solches Journal wäre für alle 
zu lesen! Wir habens noch nicht; ob wir gleich Materialien dazu haben! Es würde 
in Deutschland eine Zeit der Bildung schaffen, indem es auf  die Hauptaussicht einer 
zu bildenden Menschheit merken lehrte. Es würde das Glück haben, was kein Journal 
so leicht hat, Streitigkeiten und Wiederspruch zu vermeiden; indem es sich von allem sondert, 
und nur bilden will. Es wurde seinen Autor berühmt, und was noch mehr ist, beliebt 
machen: denn das Menschliche Herz öfnet sich nur dem, der sich demselben nähert und das ist 
ein Schriftsteller der Menschheit!86

«Il cuore dell’uomo si apre soltanto a colui che gli si avvicina, e questo è il 
caso di chi scrive per l’umanità»: l’ultima frase anticipa chiaramente la prospet-
tiva di Koschorke, attribuendole inoltre un più ampio respiro antropologico. 
Esponendo il suo progetto di scrittura Herder sta descrivendo l’essenza di ogni 
Herzensschrift, ovvero di ogni scritto all’interno del quale si possa ritrovare il 
Fühlen dell’autore che è al contempo simbolo e specchio del Fühlen del gan-
zer Mensch, diventando così «Schrifsteller der Menschheit»87. Come si è visto in 

86	  Ivi, pp. 34-35 (corsivo mio). «Rivista annuale degli scritti per l’umanità! Un grande progetto, 
un’opera importante! Essa prende dalla teologia e dalla omelitica, dall’esegesi e dalla morale, 
dalla storia della chiesa e dalla dottrina ascetica solo ciò che concerna direttamente l’umanità, 
che la aiuti a illuminarla, la elevi a una nuova altezza, le apra una nuova prospettiva, la mostri 
sotto una nuova luce, o ciò che non debba essere letto che per lei. A tale scopo si utilizzano 
la storia e il romanzo, la politica e la filosofia, la poesia e il teatro; per tutte queste discipline 
ciò non diverrà il punto di vista fondamentale, ma una prospettiva molto utile e formativa! 
Un simile giornale dovrebbe essere letto da tutti! Noi non lo possediamo ancora, ne avessimo 
almeno già il materiale! Creerebbe in Germania un’epoca della cultura, in cui si imparerebbe 
a pensare dal punto di vista dello sviluppo dell’umanità. Avrebbe la fortuna, che nessun gior-
nale possiede tanto facilmente, di evitare i contrasti e le contraddizioni, mettendosi da parte e mirando 
solo alla formazione. Renderebbe il suo autore famoso e, ciò che più conta, amato, perché il cuore 
dell’uomo si apre soltanto a colui che gli si avvicina, e questo è il caso di chi scrive per l’umanità!», pp. 50-51. 

87	  Ibidem. 

266 Per una poetica delle emozioni



merito alla analisi dei carteggi, il sentire interiore si fa testo, il battito cardiaco 
diventa ritmo attraverso la sintassi, i pensieri divengono periodi, le emozioni 
veicolano lo stile.

Nell’ultima frase Herder inscrive un pensiero che oggi potrebbe essere ri-
contestualizzato all’interno di un più vasto discorso intorno alla estetica della 
ricezione e agli effetti emotivi ed empatici del testo sul lettore, temi che sono al 
centro di una rinnovata teoria letteraria in chiave neuroermeneutica. Si delinea 
così uno scritto del cuore dell’uomo per l’umanità, capace di parlare anche a 
cuori e menti distanti, di altri luoghi o altri tempi ancora a venire:

O auf  dieser Bahn fortzugehen, welch ein Ziel! welch ein Kranz! Wenn ich ein 
Philosoph seyn dörfte und könnte; ein Buch über die Menschliche Seele, voll Be-
merkungen und Erfahrungen, das sollte mein Buch seyn! ich wollte es als Mensch 
und für Menschen schreiben! es sollte lehren und bilden! die Grundsätze der Psy-
chologie, und nach Entwicklung der Seele auch der Ontologie, der Kosmologie, 
der Theologie, der Physik enthalten! es sollte eine lebendige Logik, Aesthetik, his-
torische Wißenschaft und Kunstlehre werden! aus jedem Sinn eine schöne Kunst 
entwickelt werden! und aus jeder Kraft der Seele eine Wißenschaft entstehen! und 
aus allen eine Geschichte der Gelehrsamkeit und Wißenschaft überhaupt und eine 
Geschichte der Menschlichen Seele überhaupt, in Zeiten und Völkern! Welch ein 
Buch! [...] was empfunden werde, was für meine Zeit und mein Volk und alle Le-
bensalter und Charaktere des Menschen sei! – Das wird bleiben! –88

L’opera ideata da Herder risponde dunque agli impulsi transdisciplinari prove-
nienti dalla filosofia di David Hume, d’altra parte mette in pratica a livello di-
sciplinare e letterario le conoscenze sull’anima umana – risultato della costante 
interrelazione tra mente e corpo – provenienti dai discorsi intorno al commercium 
mentis et corporis di cui è intriso il secolo XVIII in Germania. Si noti come anche nel 
passaggio citato, corpo e anima, Leib und Seele, creino insieme il tessuto del testo, 
a livello lessicale, sintattico, retorico e semantico. Si faccia caso in particolare al 
ritmo: le frasi si susseguono in modo incalzante, in particolare attraverso la ripe-
tizione della congiunzione “und” e dei punti esclamativi, che collegano le diverse 
frasi restituendo allo stesso tempo un certo ritmo interiore, come seguissero un 

88	  Ivi, pp. 35-36. «Oh, procedere su questa via, che finalità, che coronamento! Se io avessi il 
diritto e la possibilità di essere un filosofo, il mio libro dovrebbe essere un libro sull’anima 
dell’uomo, pieno di osservazioni e di esperienze! Lo vorrei scrivere come uomo e per gli uo-
mini! dovrebbe insegnare e formare! contenere i principi della psicologia e, secondo lo svilup-
po dell’anima, anche dell’ontologia, della cosmologia, della teologia e della fisica! Dovrebbe 
divenire una logica vivente, un’estetica, una scienza storica e una dottrina dell’arte! a partire 
da ogni senso si vedrebbe lo sviluppo di ciascuna delle belle arti! e da ogni facoltà dell’anima 
il sorgere di una scienza! e da tutto ciò una storia del sapere e della scienza! e una storia uni-
versale dell’anima umana in tutti i tempi e popoli! Che libro! […] che sia sentito vivamente, 
che sia fatto per la mia epoca e per il mio popolo e per tutte le età della vita e i caratteri umani! 
Allora questo libro rimarrà!», p. 51. 

267Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



flusso di pensieri che si rincorrono nella mente dell’autore in modo concitato e 
inaspettato. Per notare come il commercium mentis et corporis rappresenti anche il focus 
del livello semantico del testo, si legga il passaggio successivo: 

Es finge von der Känntniß sein selbst, des weisen Baues an Leibe und Geist an: 
zeigte die Endzwecke und Unentbehrlichkeiten jedes Gliedes an Leib und Seele; 
zeigte die Mancherleiheit, die dabei statt fände, und das doch jedes nur in dem 
Maas möglich und gut ist, wie wirs haben: alsdenn Regeln und Anmahnung, sieh 
an Leib und Geist so auszubilden, als man kann89.

Alla base dell’antropologia herderiana, e dunque della sua concezione di testualità, 
è quel circolo tra corpo, anima e ambiente che oggi si riscopre in una nuova veste 
neuroscientifica. Così come nella sfera della religione, anche il linguaggio deve 
parlare al cuore e all’anima dell’uomo, proprio come auspicava il maestro e ispira-
tore di Herder, Johann Georg Hamann. A tal proposito ancora nel Journal si legge:

Sich vor einer Gewohnheits- und Kanzelsprache in Acht nehmen, immer auf  die 
Zuhörer sehen, für die man redet, <sich> immer in die Situation sich einpassen, 
in der man die Religion sehen will, immer für den Geist und das Herz reden: das muß Ge-
walt über die Seelen geben! oder nichts gibts!90

Si avvia un complesso progetto formativo che intende parlare al corpo e all’ani-
ma dell’individuo, e soprattutto lo induce a prendere coscienza del suo essere nel 
mondo. Eloquenti risultano le seguenti righe del giornale di viaggio:

Eine Realklasse fängt an. Die ersten Känntniße mehr der Naturgeschichte, als 
der Naturlehre, mehr von sich, als von Entferntem Fremden, von Körper, Seele, 
merkwürdigen Sachen, die man täglich braucht, und siehet und nicht kennet [...]. 
Die ganze äußere Gestalt der Welt, in deren Mitte das lernende Kind steht, wird 
erklärt. Er auf  den Unterschied, und Ähnlichkeiten und Beschaffenheiten der 
Thiere geführt, die er so liebt: die gemeinsten Bedürfnisse des Lebens, Erfindun-
gen und Künste ihm gezeigt, damit er sich selbst kennen, in seinem Umkreise 
fühlen, und Alles brauchen lerne. [...]
Welche Wetteiferungen! welche Revolution in der Seele des Knaben! welche Er-
regung von unten auf! Eifer, nicht blos akademisch todter Erklärungen, sondern 
lebendiger, lebendiger Känntniße; das erweckt die Seele91.

89	  Ivi, p. 36. «Incominci dalla conoscenza di sé, dalla saggia conformazione del corpo e dell’a-
nima, mostri la pluralità che vi si trova e che ciononostante ogni cosa è possibile e buona 
soltanto nella misura in cui è effettivamente realizzata in noi; poi regole e sollecitazioni a 
esercitare il corpo e lo spirito per quanto sia possibile», p. 52. 

90	  Ivi, p. 38 (corsivo mio). «Evitare il linguaggio abituale e cattedratico, guardare sempre agli ascol-
tatori, per i quali si parla, immettersi sempre nella prospettiva in cui si vuole osservare la religione, 
rivolgersi sempre allo spirito e al cuore: tutto ciò deve far presa sulle anime, altrimenti non serve a niente!», p. 53. 

91	  Ivi, pp. 40-41. «Si inizia con una classe concreta. Le prime conoscenze di storia naturale piut-
tosto che di teoria della natura, di se stessi piuttosto che di ciò che è estraneo e lontano, dei 

268 Per una poetica delle emozioni



La “classe concreta” ideata da Herder ricalca attentamente la concezione antro-
pologica del ganzer Mensch promossa e diffusa dall’autore stesso. La conoscenza 
avviene in primis grazie all’esperienza del mondo intorno a sé, che entra nel 
corpo e nella mente del soggetto attraverso un sentimento tattile – il Gefühl, 
appunto –, successivamente pensiero, e ancor dopo parola. La grande moder-
nità di Herder risiede nell’aver compreso ed esplicitato in modo rivoluzionario 
la centralità della sfera affettiva e sensoriale in qualsiasi processo conoscitivo 
e formativo: «Für das Herz gehört eben eine solche Klasse»92. La concezione 
dell’apprendimento e della conoscenza umana è già per Herder esplicitamente 
incarnata e transdisciplinare:

Die Psychologie, was ist sie anders, als eine reiche Physik der Seele? Die Cosmo-
logie anders, als die Krone der Newtonischen Physik? Die Theologie anders, als 
eine Krone der Cosmologie, und die Ontologie endlich die bildendste Wissen-
schaft unter allen. […] welch ein weit grösserer ist die Aesthetik, als eine Philo-
sophie der Sinne, der Einbildungskraft, der Dichtung! […] Eben so die Moral 
mit der Seelenlehre, die Ethik mit der Menschlichen Natur, die Politik mit allen 
Phänomenen der Bürgerlichen Haushaltung verbunden! wie schließt sich alles an, 
was für ein Bako gehört dazu, um dies alles nur zu zeigen, wie es in den Plan der 
Erziehung und Aufweckung einer Menschlichen Seele gehört!93

La scuola herderiana, in sintesi, è una scuola del Fühlen, che, come conferma 
Damasio nel Ventesimo secolo e a seguire tutte le riprove del campo neuro-
scientifico, rappresenta il primo passo fondamentale per lo sviluppo della ragio-
ne stessa: «Sinn und Gefühl ist also das Instrument des ersten: Phantasie des 
andern, und gleichsam Gesicht der Seele: Vernunft des dritten und gleichsam 
Betastung des Geistes!»94.

corpi, dell’anima, di cose degne di nota che vengono utilizzate e viste ogni giorno […]. Viene 
illustrata l’intera forma esteriore del mondo nel cui centro si trova il fanciullo che apprende. 
Lo si conduce a osservare le differenze, le somiglianze e le caratteristiche degli animali che 
tanto ama: gli si mostrano i più comuni bisogni della vita, le invenzioni e le arti, affinché im-
pari a conoscersi, a sentirsi nel suo ambiente e a servirsi di tutto. […] Che competizione! che 
rivoluzione nell’anima del fanciullo! che stimolo profondo! Fervore non per morte spiega-
zioni solamente accademiche, ma per conoscenze vive, vive: questo risveglia l’anima!», p. 57. 

92	  Ivi, p. 43. «Una simile classe appartiene al cuore», p. 60. 
93	  Ivi, pp. 54-55. «La psicologia, cos’altro è se non una ricca fisica dell’anima? La cosmologia, 

se non il coronamento della fisica newtoniana? La teologia, se non il coronamento della co-
smologia, e l’ontologia infine, se non la scienza più formativa di tutte? […] quale ambito ben 
più vasto costituisc[e] l’estetica in quanto filosofia dei sensi, dell’immaginazione, della poesia! 
[…] Allo stesso modo, la morale si collega alla dottrina dell’anima, l’etica alla natura umana, la 
politica a tutti i fenomeni dell’economia sociale! come ogni cosa si concatena, quale Bacone 
sarebbe necessario al solo scopo di mostrare tutto ciò, ovvero come tutto rientri nel progetto 
di educazione e di risveglio di un’anima umana!», pp. 70-71. 

94	  Ivi, p, 56. «I sensi e il sentimento sono dunque lo strumento del primo, la fantasia e per così 
dire la vista dell’anima quello dell’altro, la ragione e per così dire il tocco dello spirito quello 
del terzo!», p. 72. 

269Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



Al centro dell’esperienza formativa e conoscitiva descritta nel giornale di 
viaggio, accanto all’esperienza sensibile ci sono le storie, ovvero quegli espe-
dienti narrativi atti a raccontare quella stessa esperienza, a comprenderla, farla 
propria e renderla patrimonio universale: «Mit jedem solcher Geschichten wird 
die Seele des Knaben in einen guten Ton gewiegt: der Ton trägt sich stille fort, 
wird sich einprägen, und auf  ewig die Seele stimmen»95. Il circolo tra Herz, 
Hirn e Welt si fa parola attraverso il narrare e diviene, grazie al tono musica-
le, all’armonia presente nell’accordo tra mondo e anima, in sintesi grazie alla 
Gefühlstextualität, la fonte primaria di ogni Herzensschrift. 

Non è dunque un caso che, nel progetto formativo che si delinea nel Journal, 
trovi spazio anche una approfondita riflessione sulla lingua, la quale deve esse-
re per Herder in primis una lingua del sentimento, con radici piantate nel vivo 
dell’esperienza:

So lernt man Styl aus dem Sprechen; nicht Sprechen aus dem künstlichen Styl. So 
lernt man die Sprache der Leidenschaft aus der Natur; nicht diese aus der Kunst. 
So wirds Gang, erst sprechen d. i. denken, sprechen d. i. erzählen, sprechen d. i. 
bewegen zu lernen; und wozu ist hier nicht der Grund gelegt!96

Il linguaggio delle passioni auspicato da Herder è proprio lo stesso che auspicava 
Hamann, e che ancora Herder delinea in Zum Sinn des Gefühls: è il linguaggio di 
un cieco, che non potendo vedere e osservare il mondo intorno a sé, descrive 
tutto secondo la tattilità, secondo le sensazioni derivanti dal contatto più di-
retto e concreto tra sé e quell’oggetto che diviene parola97. Questo linguaggio 
è capace di creare legami intersoggettivi – il Mitfühlen – e rapporti empatici – 
l’Einfühlung – che scaturiscono anche a distanza, dalla lettura delle sole parole. 
È un linguaggio “che commuove”, proprio perché carico di vera “passione”: 
«Reichthum und Genauigkeit im Vortrage der Wahrheit: Lebhaftigkeit und 
Evidenz, in Bildern, Geschichten und Gemälden: Stärke und unaufgedunstete 
Empfindung in Situationen der Menschheit. [...] würklich die Worte [sind] nur 
Register der Gedanken»98. Sentimento e ragione, parola e pensiero entrano in un 
rapporto di profonda armonia e interdipendenza: «Der Redner ins Herz und der 

95	  Ivi, p. 45. «Ciascuna di queste storie culla l’anima del fanciullo in una buona tonalità che si 
propagherà poi in silenzio, gli si imprimerà e accorderà la sua anima per sempre», p. 61. 

96	  Ivi, p. 61. «Così si apprende lo stile dal parlare e non il parlare da uno stile artefatto. Così 
ancora si apprende il linguaggio della passione dalla natura e non dall’arte e dalla finzione. 
Così si apre il cammino per imparare in primo luogo a parlare, cioè a pensare; a parlare, cioè 
a narrare; a parlare, cioè a commuovere, e di cosa non si sono poste qui le basi!», p. 76. 

97	  Si riveda a tal proposito il capitolo quarto. 
98	  Herder, Journal, cit., p. 62. «Ricchezza e precisione nell’esposizione della verità; vivacità ed 

evidenza nelle immagini, nelle storie e nei quadri; forza e sentimento non congestionato nelle 
situazioni umane. […] veramente le parole non sono che il registro dei pensieri», p. 76. 

270 Per una poetica delle emozioni



Redner über Situationen der Menschheit wird Eins»99. Da questa lingua degli af-
fetti nasce, secondo Herder, un nuovo spirito della letteratura che a ben guardare 
altro non è che il seme teorico e poetico da cui germoglia lo Sturm und Drang100.

La Gefühlstextualität che si rivela nel diario di viaggio veicola, soprattutto a livel-
lo semantico, la visione del mondo herderiana, radicata nella concretezza del sen-
timento e della sensazione, che fondano le basi di ogni pensiero e idea. Si legga a 
tal proposito il seguente passaggio, nel quale Herder descrive le proprie impres-
sioni non appena raggiunta Nantes sul finire del suo viaggio, facendo particolare 
attenzione a come la concezione antropologica dell’autore divenga qui testo:

Der erste Anblick von Nantes war Betäubung: ich sah überall, was ich nachher nie 
mehr sahe: eine Verzerrung ins Groteske ohngefähr; das ist der Schnitt meines 
Auges, und nicht auch meiner Denkart? […] Ist in der meinigen der erste Eintritt 
in die Welt der Empfindung etwa desgleichen gewesen? ein Schauder, statt ruhi-
ges Gefühl des Vergnügens? Nach den Temperamenten derer, die dazu beitrugen, 
kann dies wohl seyn, und so wäre das der erste Ton, die erste Stimmung der Seele, der erste 
Anstoß von Empfindung gewesen, der nur gar zu oft wieder kommt. Wenn ich in gewissen 
Augenblicken noch jetzt meinem Gefühl eine Neuigkeit und gleichsam Innigkeit 
gebe: was ists anders, als eine Art Schauder, der nicht eben Schauder der Wohl-
lust. Selbst die stärksten Triebe, die in der Menschheit liegen, fangen in mir so an, 
und gewiß wenn ich in diesen Augenblicken zum Werk schritte, was könnte für 
eine frühere Empfindung dem neuen Wesen sich einpflanzen, als eben dieselbe? 
Und breite ich nicht also eine unglückliche verzogene Natur aus? oder ists kein 
Unglück, diese zu haben? oder werden mir bei reiferen Jahren, in der Ehe, bei 
rechten sanften Schäferstunden andre Gefühle und Schwingungen bevorstehen? 
Was weiß ich? Indessen bleibt dies immer Bemerkung in mir, die sich auf  alles erstreckt101.

99	  Ivi, p. 63. «L’oratore che parla al cuore e quello che tratta delle situazioni dell’umanità diven-
gono la stessa persona», p. 78. 

100	  Cfr. ivi, p. 119. 
101	  Ivi, pp. 122-123 (corsivo mio). «Il primo apparire di Nantes fu stupefacente: vidi dappertutto 

ciò che dopo non avrei più rivisto, una deformazione che giungeva quasi al grottesco, secon-
do il mio modo di vedere e non anche di pensare? […] La mia prima entrata nel mondo delle 
sensazioni è stata qualcosa del genere? Un brivido d’orrore al posto di un rilassato sentimento 
di piacere? Secondo il temperamento di quelli che hanno contribuito a ciò, potrebbe davvero 
essere così, e dunque quel brivido sarebbe la prima tonalità, l’emozione primaria dell’anima, il primo 
shock del sentire, che anche troppo sovente si ripete. Quando in certi istanti do al mio sentimento, 
ancora adesso, una certa novità e, per così dire, una certa interiorità: cos’è se non una sorta di 
tremore, che non si può proprio dire di piacere? Perfino i più potenti istinti dell’uomo hanno 
inizio così in me e certamente se in quei momenti mi mettessi all’opera, quale sensazione 
primigenia potrebbe innestarsi nel nuovo essere se non proprio questa? E non propagherei 
perciò una natura infelice e malsana? Oppure non è affatto una sfortuna nascere così? O 
forse in anni più maturi, nel matrimonio, nelle dolci ore dell’idillio, mi verranno riservati altri 
sentimenti e altre emozioni? Non lo so! Frattanto quel tremore dimora in me come un allarme che si 
estende a ogni cosa», p. 134. 

271Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



Questo passaggio può essere letto sia come una conferma di ciò che sostene-
vano i fisiologi del tempo in merito all’origine neurale delle emozioni, sia alla 
luce della teoria del marcatore somatico di Antonio Damasio e, di conseguenza, 
anche delle più recenti prospettive aperte dall’enattivismo. Come si ha avuto 
modo di spiegare nel dettaglio nella parte prima del presente lavoro, secondo 
le teorie neuroscientifiche le emozioni sono il risultato di stimoli che agiscono 
a livello neuro-somatico a seguito di eventi o situazioni provenienti dal mondo 
esterno e che, soggettivamente, fungono a seconda delle circostanze da segnali 
inibitori o incentivi a compiere una determinata azione. Con altre parole Pia 
Campeggiani, ricostruendo la storia di una filosofia delle emozioni dall’antichità 
fino a oggi, afferma che «l’oggetto emotigeno esiste in quanto tale in virtù del 
comportamento e delle possibilità di azione dell’organismo: il suo valore affettivo 
dipende dal tipo di interazione che l’organismo con esso intrattiene o è in grado 
di intrattenere»102. Questa concezione è già ben presente in Herder per il qua-
le le emozioni fungono da “tremori”, “allarmi che si estendono a ogni cosa”, 
influenzando e guidando l’approccio alla realtà circostante. Si trovano così nel 
Journal le radici delle teorie odierne, a conferma di come l’antropologia del ganzer 
Mensch veicoli testualmente idee e concetti ancora oggi in fase di sperimentazio-
ne. Poco dopo si legge:

Gefühl für Erhabenheit ist also die Wendung meiner Seele: darnach richtet sich 
meine Liebe, mein Haß, meine Bewunderung, mein Traum des Glückes und Un-
glücks, mein Vorsatz in der Welt zu leben, mein Ausdruck, mein Styl, mein An-
stand, meine Physignomie, mein Gespräch, meine Beschäftigung, Alles. Meine 
Liebe! wie sehr gränzt sie an das Erhabne, oft gar an das Weinerliche!103

Tutto, in sintesi, deriva dal sentimento. A livello testuale, si noti come il passag-
gio sia composto da un accostarsi di elementi che rimandano in particolare alla 
sfera degli affetti, del linguaggio e del corpo. Scanditi dalle virgole e dall’anafora 
di “mein”, i sostantivi disegnano nel loro insieme i contorni del ganzer Mensch, 
dove corpo e anima restano in un delicato equilibrio proprio grazie alle emo-
zioni e al sentire. Per Herder anche lo stile è legato a doppio filo con il Fühlen, 
diventando così a un occhio attento una fedele testimonianza di ciò che avviene 
nell’interiorità di colui che scrive:

Daher eben auch mein Geschmack für die Spekulation, und für das Sombre der 
Philosophie, der Poesie, der Erzählungen, der Gedanken! […] mein Schauder bei 

102	 Pia Campeggiani, op. cit., p. 141. 
103	 Herder, Journal, cit., p. 124. «Sentimento del sublime, ecco la forma della mia anima, in base 

ad esso si orienta il mio amore, il mio odio, la mia ammirazione, i miei sogni di felicità e di 
sventura, i miei propositi di vita mondana, le mie espressioni, il mio stile, il mio garbo, la mia 
fisionomia, il mio dialogo, le mie occupazioni, tutto. Il mio amore! quanto confina col subli-
me, e sovente perfino con le lacrime!», p. 134. 

272 Per una poetica delle emozioni



Psychologischen Entdeckungen und neuen Gedanken aus der Menschlichen See-
le, mein halbverständlicher halbsombrer Styl […] alles!104 

Herder disegna un inno alla vita, alla pienezza dei sensi e a una esistenza sempre 
in divenire, nutrita della miriade di stimoli che, dall’esterno, sotto forma di pas-
sioni, sensazioni, emozioni complesse o profondi sentimenti, danno una forma 
unica e irripetibile a ogni individuo. Vivere secondo questa consapevolezza è 
per l’autore un vero e proprio “dovere”:

Jetzt ists Pflicht, diese Eindrücke so gut zu brauchen, als man kann, Gedanken 
voll zu wandeln, aber auch die Sonne zu betrachten, die sich durch die Blätter 
bricht und desto lieblichere Schatten mahlet, die Wiesen zu betrachten, mit dem 
Getümmel darauf, aber doch immer im Gange zu bleiben105.

Il sentimento è il presupposto della vera giovinezza dell’uomo e il punto di par-
tenza di ogni processo conoscitivo e progetto formativo che interessi l’Umanità 
nella sua interezza. Birgit Nübel scrive a tal proposito «„Menschlich“ schreiben 
heißt den „ganzen“ Menschen ansprechen, die engen Grenzen seines „obe-
ren“ Erkenntnisvermögens mit sinnlichen Bildern unterspülen, mit assoziativer 
Virtousität die Schubladen der Systematiker als Fiktionen entlarven»106. 

Sulla linea di questa prospettiva antropologica sul ganzer Mensch, alla fine del suo 
“viaggio” Herder aggiunge alcune pagine che possono essere considerate oggi parte 
integrante delle teorie sull’embodiment. Tenendo a mente in particolare le osservazioni 
di William James, John Dewey, Antonio Damasio, e di tutti i neuroscienziati cogniti-
visti contemporanei, si leggano i seguenti passaggi estratti dal Journal :

Alle seine Sinne zu gebrauchen. Das Gefühl z. E. schläft bei uns, und d[as] Auge ver-
tritt[,] obgleich manchmal nur sehr unrecht, seine Stelle. Es gibt eine Reihe von 
Modificationen des Gefühls, die kaum unter der Zahl der bisherigen 5. Sinne be-
griffen werden können, und in denen allen die schöne Jugend geübt werden muß. 
Ueberhaupt ist kein Satz merkwürdiger und fast vergeßner, als[:] ohne Körper ist 
unsre Seele im Gebrauch nichts: mit gelähmten Sinnen ist sie selbst gelähmt: mit 
einem muntern proportionirten Gebrauch aller Sinne ist sie selbst munter und 

104	 Ivi, pp. 124-125. «Proprio da ciò deriva il mio amore per la speculazione e l’oscurità della filo-
sofia, per la poesia, per i racconti, per i pensieri! […] i miei brividi a ogni scoperta psicologica 
e a ogni nuovo pensiero che nasce dall’anima umana, il mio stile per metà comprensibile e per 
metà oscuro […] tutto!», pp. 134-135. 

105	 Ivi, p. 125. «Frattanto è un dovere utilizzare nel modo migliore queste impressioni, vagare 
ripieni di pensiero, ma è anche un dovere contemplare il sole che si rifrange fra le foglie e 
dipinge più amorevoli ombre, e contemplare i prati in fermento, e rimanere però sempre in 
cammino», p. 135. 

106	 Nübel, op. cit., p. 178. «“Menschlich” schreiben – scrivere “umanamente” – significa rivolgersi 
all’essere umano “intero”, minare gli angusti limiti delle sue più “alte” facoltà conoscitive con 
immagini sensibili, smascherare con associativa virtuosità la natura finzionale di ogni incasel-
lamento sistematico». 

273Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



lebendig. [...] Das ist der Weg, Originale zu haben, nehmlich sie in ihrer Jugend 
viele Dinge und alle für sie empfindbare Dinge ohne Zwang und Präoccupation 
auf  die ihnen eigne Art empfinden zu lassen. Jede Empfindung in der Jugendseele 
ist nicht blos was sie ist, Materie, sondern auch aufs ganze Leben Materie: sie wird 
nachher immer verarbeitet, und also gute Organisation, viele, starke, lebhafte, ge-
treue, eigne Sensationen, auf  die dem Menschen eigenste Art[,] sind die Basis zu 
einer Reihe von vielen starken, lebhaften, getreuen, eignen Gedanken, und d[as] 
ist das Originalgenie107.

Ecco chiarissimo il concetto di embodiment veicolato dall’idea antropologica 
del ganzer Mensch, ed ecco ugualmente chiari anche i presupposti della poetica 
stürmeriana – «das [ist] Originalgenie»108 –, riassunta in modo tanto implicito 
quanto efficace nel passaggio successivo:

O gebet mir eine unverdorbne, mit Abstraktionen und Worten unerstickte Ju-
gendseele her so lebendig, als sie ist; und setzet mich denn in eine Welt, wo ich 
ihr alle Eindrücke geben kann, die ich will, wie soll sie leben! Ein Buch über die 
Erziehung sollte bestimmen, welche und in welcher Ordnung und Macht diese Eindrücke 
sollten gegeben werden! daß ein Mann von Genie daraus würde, und dieses sich weck-
te! Durch Repräsentation der Sachen fürs Gesicht, noch mehr aber Gefühl: durch 
Körperliche Uebungen und Erfahrungen allerlei Art, durch Bedürfniße und Er-
sättigungen, wie sie nur seyn können. Alles versteht sich pro positu, in welcher 
Art von Welt man lebt, und sehen kann. Jeder Mensch wird finden, daß seine 
später verarbeiteten Gedanken immer von solchen Eindrücken, Visionen, Gefüh-
len, Sensationen, Phänomenen herrühren, die aber oft schwer zu suchen sind109.

107	 Herder, Journal, cit., pp. 143-144. «Utilizzare tutti i sensi. Il tatto ad esempio, è addormentato 
in noi e sostituito dagli occhi, anche se spesso molto male. Vi è una serie di modificazioni 
del tatto che difficilmente possono essere comprese nei cinque sensi finora individuati e 
nelle quali deve essere esercitata la bella gioventù. In generale non esiste un principio più 
notevole e più dimenticato di questo: senza corpo la nostra anima è inutilizzabile, con sensi 
paralizzati essa stessa è paralizzata; mediante un’utilizzazione vivace e proporzionata di tutti 
i sensi è vivace e allegra. […] La via per raggiungere pensieri originali è quella di far sentire 
ai giovani molte cose secondo il loro impulso, e tutte quelle alle quali siano sensibili senza 
alcuna costrizione e preoccupazione. Ogni sensazione colta dall’anima giovanile non è solo 
ciò che è, e cioè materiale, ma materiale per la vita intera, che verrà in seguito rielaborato, e 
perciò una buona organizzazione, molte sensazioni forti, vive, fedeli, personali e apprese in 
forma individuale, costituiscono il fondamento per una serie di numerosi pensieri vivi, fedeli 
e personali, e ciò non è che il genio originale», pp. 152-153. 

108	 Ibidem. 
109	 Ivi, pp. 144-145. «Oh, datemi un’anima giovane intatta che ancora non sia soffocata da 

astrazioni e parole, così viva come è, e ponetemi allora in un mondo in cui le possa dare tutte 
le impressioni che voglia – oh, come vivrà! [Un libro] sull’educazione dovrebbe determinare 
quali e in quale ordine e potenza queste impressioni debbano essere date, affinché ne venga 
un uomo di genio e il suo genio si risvegli! Attraverso la rappresentazione delle cose per la 
vista ma ancor più per il tatto, mediante esercizi ed esperienze fisiche di ogni genere, mediante 
bisogni e saturazioni, quali che siano. Ogni cosa, si capisce, secondo il genere di mondo in cui 
si vive e che si può vedere. Tutti gli uomini troveranno che i loro pensieri successivamente 

274 Per una poetica delle emozioni



Ogni stimolo proviene dal rapporto tra la mente e il corpo, tra la Innenwelt e 
la Außenwelt, e un’anima “giovane”, ricettiva, è in grado di cogliere l’energia 
proveniente da questi stessi stimoli e farne materia creativa per esprimere il pro-
prio Io. «Verjüngung wirkt und der Jugend nötig ist vor allem der umfängliche 
Gebrauch der Sinne, des Gefühls. Der Leib verlangt, auch empfinden, nicht 
nur reflektierend in Tätigkeit gehalten zu werden»110. Gli Stürmer, con la loro 
Gefühlspoetik, incarnano appieno queste aspirazioni herderiane, applicando in 
ambito letterario quella “giovinezza dell’anima” che l’individuo possiede finché 
riesce ad aprirsi al mondo e a coglierne ed elaborarne gli impulsi dentro di sé: 

So lange das Gehirn, oder die Tafel der Seele weich und zart ist, alle neue Bilder, 
mit aller Stärke, in allen Farben und Nuancen, mit aller Wahrheit, Neuigkeit und 
Biegsamkeit einzunehmen: da ist die weiche und wächserne Jugend der Seele!111

Da notare, infine, la chiusa del diario di viaggio. Rileggendo l’ultimo passaggio 
risulta subito chiaro come Herder anticipi quanto oggi la neuroermeneutica 
aggiunge al circolo già intuito da Schleiermacher: il testo continua a vivere an-
che e soprattutto nell’atto della ricezione, ovvero alla lettura, durante la quale il 
lettore può interpretarlo e ri-esperirlo mediante la propria singolare esperienza. 
Le parole risuonano nella sua anima grazie a un effetto emotivo che si trasmette 
dall’autore al testo e poi dal testo al lettore. Herder intuisce il ruolo centrale 
della lettura in quel circolo emotivo che perdura ancora grazie alla Gefühlspoetik, 
suggellando in questo modo il suo Journal :

Da will ichs mir also zum Gesetz machen, nie zu lesen, wenn ich nicht mit ganzer 
Seele, mit vollem Eifer, mit unzertheilter Aufmerksamkeit lesen kann. Hingegen 
will ich alsdenn an das, was vor mir liegt, denken, mich von der greulichen Un-
ordnung meiner Natur heilen, entweder zu sehr voraus, oder zu spät zu den-
ken; sondern immer die Gegenwart zu geniessen. Alsdenn wenn ich das Buch 
ergreife – nicht anders, als mit voller Lust und Begierde, und so daß ich endlich 
so weit komme, ein Buch auf  einmal so lesen zu können, daß ichs ganz und auf  
ewig weiß; für mich und wo ich gefragt werde, wo ichs anwenden soll, und auf  
welche Art auch die Anwendung seyn möge. Ein solches Lesen muß Gespräch, 
halbe Begeisterung werden, oder es wird nichts!112

elaborati provengono sempre da simili impressioni, visioni, sentimenti, sensazioni, fenomeni, 
che però sono spesso difficili da cercare», pp. 153-154. 

110	 Ivi, Nachwort, p. 259. «Il ringiovanimento funziona e la giovinezza richiede soprattutto un 
ampio uso dei sensi, del sentimento. Il corpo ha bisogno anche di sentire, non solo di essere 
mantenuto in attività riflettendo». 

111	 Ivi, p. 149. «Finché il cervello o la lavagna dell’anima è morbida e delicata per accogliere tutte 
le nuove immagini in tutta la loro forza, in tutti i loro colori e le loro finezze, con tutta la loro 
verità, la loro novità e con plasticità: allora si ha la giovinezza dell’anima, tenera come la cera!», 
p. 157. 

112	  Ivi, pp. 151-152. «Mi voglio dunque imporre la regola di non leggere mai se non mi è pos-
sibile farlo con la mia anima intera, con un fervore completo e un’attenzione non dispersiva. 

275Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



Proprio per questa attenzione all’atto poietico nella sua totalità, ovvero nella 
sua fase creativa e in quella ricettiva, il viaggio di Herder da Riga a Nantes può 
essere interpretato non solo come viaggio dell’Io dell’autore, simbolo del gan-
zer Mensch, ma anche come «Poetische Reise»113, alla scoperta dei processi più 
profondi e intimi dell’atto creativo della poiesis. Nel 1991 Robert Stockhammer 
scriveva: 

Die Herausbildung der kritischen Hermeneutik ermöglichte die Disziplinierung des 
Lesers in der Folgezeit mithilfe subtilerer Methoden. Hatten Regeln zur Sinnkosti-
tution in der Reflexion aufs Lesen zunächst nur eine beigeordnete Rolle gespielt, so 
gilt seit 1800 der Vorrang des Sinns über die Erfahrung fast überall als unbefragte 
Voraussetzung. [...] Eine moderne Diätetik, die zugleich Plädoyer für die Lust am 
Text und Reflexion auf  deren ungesicherte Bedingungen wäre, steht noch aus114.

Oggi invece la neuroermeneutica applicata all’estetica della ricezione risponde 
pienamente a questo appello di Stockhammer, mettendo alla prova sperimen-
talmente, grazie a nuovi intrecci tra discipline e studiosi, quegli stessi processi 
intuiti da Herder. Massimo Salgaro, nella scia degli studi sulla Reader-response 
della Scuola di Costanza aperta da Wolfgang Iser e da Hans Robert Jauss, e 
aggiungendo a tali studi le più recenti acquisizioni provenienti dalle ricerche 
empiriche con un più ampio respiro transdisciplinare, afferma che il lettore deve 
innanzitutto «essere inteso come embodied, come un soggetto “incarnato” le cui 
attività intellettuali e spirituali non siano dissociate dalla propria corporeità»115. 

Continuando ora con l’analisi del corpus di Herzensschriften, consideriamo la 
prima parte dell’opera autobiografica di Heinrich Jung-Stilling, intitolata Heinrich 
Stillings Jugend: altro testo in cui si può riconoscere una grande consapevolezza 
da parte dell’autore in merito all’interrelazione tra mente e corpo e al ruolo degli 
affetti nella scrittura e nella ricezione dell’opera.

Al contrario voglio volgere il pensiero a ciò che mi sta davanti, guarirmi dall’orribile disordine 
della mia natura che consiste nel pensare o troppo in avanti o troppo indietro, e invece godere 
sempre del presente. E poi, quando prenderò il libro in mano – che non sia mai senza gioia 
piena e curiosità e in modo che giunga finalmente al punto di poter leggere un libro d’un 
colpo e di conoscerlo poi per intero e per sempre, per quando mi si interrogherà, per quando 
lo dovrò utilizzare, e per qualsiasi applicazione. Una simile lettura deve divenire un dialogo, 
quasi un entusiasmo, oppure non ne viene nulla!», pp. 159-160. 

113	 Herder an Hamann (August 1769), in Nübel, op. cit., p. 184. 
114	 Robert Stockhammer, Zwischen zwei Bibliotheken: J. G. Herders »Journal meiner Reise im Jahr 1769« 

als Beitrag zur Diätetik der Lektüre, in «Literatur für Leser», n. 3 (1991), pp. 167-184, qui p. 184. 
«Lo sviluppo dell’ermeneutica critica ha permesso nel periodo successivo di disciplinare il 
lettore con l’aiuto di metodi più raffinati. Se inizialmente le regole per la costituzione del si-
gnificato giocavano solo un ruolo secondario nella riflessione sulla lettura, dal 1800 la priorità 
del significato sull’esperienza è stata considerata un prerequisito indiscusso. [...] Una teoria 
moderna, che sia allo stesso tempo un appello al piacere del testo e una riflessione sulle sue 
condizioni incustodite, manca ancora». 

115	 Salgaro, Verso una neuroestetica della letteratura, cit., p. 23. 

276 Per una poetica delle emozioni



6.3. Heinrich Stillings Jugend
Come preannunciato da Herder, la giovinezza dell’anima – «Jugend der Seele»116 
– è garantita innanzitutto da un rapporto “plastico” con il mondo che ci cir-
conda, ovvero dalla capacità dell’individuo di assorbire e rielaborare dentro di 
sé tutti gli stimoli sensoriali provenienti dall’esterno per farli propri sotto forma 
di emozioni e pensieri, che insieme definiscono i contorni dell’identità di quello 
stesso individuo. La medesima “giovinezza” di cui parla Herder è al centro della 
prima parte dell’autobiografia di Heinrich Jung-Stilling, pubblicata nel 1777, in 
cui l’autore conferisce un’impronta particolare al proprio racconto.

Nonostante la veridicità dichiarata nel sottotitolo, eine wahrhafte Geschichte, la 
storia narrata da Jung-Stilling non può certo essere sovrapposta alla vita dell’au-
tore senza alcun distanziamento critico e senza riconoscere un forte intervento 
di rielaborazione che spinge l’opera stessa verso il polo della quasi totale finzio-
nalità. Questa è comprovata dall’utilizzo di una prospettiva eterodiegetica che si 
traduce testualmente nel ricorso alla terza persona singolare, la voce principale 
del racconto. Tuttavia, proprio grazie allo spazio creato da quella distanza tra 
l’autore e il suo testo, Jung-Stilling riesce a inscrivere all’interno della autobio-
grafia-racconto la storia dello sviluppo del proprio Io, con una facoltà di in-
trospezione inedita per il tempo, tanto da rendere quest’opera un importante 
punto di svolta nel genere autobiografico. Scrive Hans Esselborn: 

L’autobiographie de Jung-Stilling permét également d’observer comment l’indivi-
dualité moderne se produit de manière «autopoïétique» par la carrière et l’obser-
vation de soi. II s’agit d’abord des faits décrits dans l’autobiographie, et ensuite 
de l’acte de les écrire ou de les transmettre. Ce sont précisément les échecs de 
sa jeunesse qui sont pour le héros une incitation permanente non seulement à 
choisir des voies non conventionnelles pour réaliser son ascension, mais aussi à 
réfléchir sur ses capacités, ses goûts et sa vocation. Ce sont les circonstances qui 
la déterminent, de sorte qu’elle est au centre des projets et des descriptions117.

Ecco tornare l’atto poietico, anzi qui auto-poietico: nello spazio autobiografico 
avviene la definizione del Sé, soprattutto grazie ad atti ricostruttivi e rielabora-
tivi che operano sul materiale biografico di partenza, come oggi confermano 

116	 Herder, Journal, cit., p. 149. 
117	 Hans Esselborn, L’autobiographie allemande du XVIIIe  siècle, interprétée à la lumière de la sociologie 

de Niklas Luhmann, in  «Rev synth», n.  117 (1996), pp. 441-460, https://doi.org/10.1007/
BF03181323 (ultimo accesso 22 maggio 2025), qui pp. 450-451 (corsivo mio). «L’autobiografia 
di Jung-Stilling ci permette anche di osservare come l’individualità moderna si produca in modo «auto-
poietico» attraverso il lavoro e l’osservazione del sé. Si tratta innanzitutto dei fatti descritti nell’autobiografia, 
e poi dell’atto di scriverli o di trasmetterli. Sono proprio i fallimenti della sua giovinezza a costituire 
per l’eroe uno stimolo costante non solo a scegliere strade non convenzionali per raggiungere 
il successo, ma anche a riflettere sulle sue capacità, sui suoi gusti e sulla sua vocazione. Sono le 
circostanze a determinarla, tanto da essere al centro dei progetti e delle descrizioni». 

277Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften

https://doi.org/10.1007/BF03181323
https://doi.org/10.1007/BF03181323


le neuroscienze118. Mediante i processi creativi sottesi all’azione dello scrivere, 
l’autore ha modo di interpretare e dare un significato agli eventi reali della pro-
pria vita. Qui la visione soggettiva risulta fondamentale perché a quegli stessi 
eventi vengono collegate sfumature affettive che giocano un ruolo chiave nello 
stesso processo rielaborativo. Anche Goethe, in merito alla propria autobiogra-
fia, osserva:

Bei Behandlung einer mannigfaltig vorschreitenden Lebensgeschichte [...], wie 
die ist die wir zu unternehmen gewagt haben, ergeben sich Umstände, die uns 
einigermaßen hinderlich in den Weg treten. So kommen wir, um dergleichen Er-
eignisse faßlich und lesbar zu machen, in den Fall, einiges was in der Zeit sich 
verschlingt, notwendig zu trennen, anderes was nur durch eine Folge begriffen 
werden kann in sich selbst zusammenzuziehn und so das Ganze in Teile zusam-
menzustellen, die man sinnig überschauend beurteilen kann und sich davon man-
ches zeuignen mag119.

Questi processi rielaborativi, con le parole di Esselborn detti autopoietici, trovano 
particolare evidenza nell’autobiografia di Jung-Stilling. 

Come sottolinea Pfotenhauer, l’opera autobiografica di Jung-Stilling rientra 
tra i grandi titoli della letteratura tedesca del secolo XVIII, soprattutto per il 
merito dell’autore di avere tradotto i principi del Pietismo – la prospettiva sog-
gettiva, lo spazio individuale per una auto-riflessione, la ricerca di una propria, 
singolare spiritualità – nell’estetica del racconto. In altre parole, nella Henrich 
Stillings Jugend non si trovano riflessioni esplicite intorno all’Io, all’antropologia 
del ganzer Mensch e più in generale sulla natura umana, come invece succede in 
altre autobiografie del tempo o, come si è visto, nella goethiana Dichtung und 
Wahrheit120. Nel caso di Stilling l’antropologia del ganzer Mensch è veicolata quasi 
unicamente dai processi creativi sottesi al testo, ovvero dalla Gefühlstextualität. 
La dimensione della corporeità, benché non esplicita, viene liberata attraver-
so la poetica del testo e, più in particolare, attraverso i quattro livelli nei quali 
si dispiega la testualità del sentimento. A proposito dello Schulmeister Wilhelm 
Stilling, padre di Heinrich, leggiamo:

Wilhelm kam auf  seine Kammer, an welcher nur ein Laden war, der aber eben 
so genau nicht schloß, daß nicht soviel Tag hätte durchschimmern können um 
zu wissen, ob man aufstehen müsse. Dieses Fenster war noch offen, daher trat er 

118	 Si riveda a tal proposito il capitolo quinto (5.1.). 
119	 Goethe, Dichtung und Wahrheit, cit., 171. «Quando si affronta il variegato progredire di una 

vita […] si vengono talvolta a determinare circostanze che ostacolano non poco il nostro 
cammino. Per rendere in qualche modo comprensibili e leggibili queste vicende, siamo allora 
costretti a separare quanto in una certa fase era intrecciato, o a riunire quanto può essere com-
preso solo se considerato in sequenza: si potrà così comporre l’insieme a partire da singole 
parti che un’attenta valutazione potrà giudicare ed eventualmente fare proprie», p. 531. 

120	 Cfr. Pfotenhauer, Literarische Anthropologie, cit., pp. 77-78. 

278 Per una poetica delle emozioni



an dasselbe, es sah gerade gegen den Wald hin, alles war in tiefer Stille, nur zwo 
Nachtigallen sangen wechselsweise auf  das allerlieblichste. Dieses war Wilhelmen 
öfters ein Wink gewesen. Er sank an der Wand nieder. […] Tränen und Emp-
findungen hemmten ihm die Sprache, und da redete sein Herz unaussprechliche 
Worte, welche nur die Seelen empfinden und kennen, die sich in gleicher Lage 
befunden haben121.

Questo passaggio può essere interpretato alla luce della odierna 4E Cognitive 
Science: l’ambiente esterno, portatore di sensazioni e ricordi intimi, agisce diret-
tamente sul corpo e sulla mente di Wilhelm. Le ultime righe, inoltre, ricordano 
alcuni passaggi del Werther precedentemente citati, con particolare riferimento 
alla scena della lettura dei canti di Ossian. Anche qui, le circostanze esterne 
fanno scaturire risposte affettivo-somatiche talmente forti da non poter essere 
nascoste o represse: «lacrime ed emozioni gli impedivano di parlare». È a questo 
punto che il cuore parla: «und da redete sein Herz unaussprechliche Worte», 
parole inesprimibili che riescono a significare qualcosa solo per quelle anime 
che, come quella di Wilhlem, lasciano entrare le sensazioni provenienti da fuori 
attraverso la finestra aperta. A livello lessicale, in questo passaggio si riconosce 
senza fatica l’impronta del Pietismo, caratterizzata da una rete di lessemi che 
rimandano alla sfera semantica della Empfindung e, a livello retorico, da ossimori 
atti a veicolare testualmente la sensazione di sopraffazione emotiva del perso-
naggio, come ad esempio “unaussprechliche Worte”. 

Nell’opera di Jung-Stilling, peraltro, oltre all’impronta pietista, è possibile ri-
conoscere anche l’influenza del pensiero di Herder, frequentato nel periodo 
di Strasburgo nei primi anni Settanta del Settecento, durante la prima intensa 
fase dello Sturm und Drang. Nel testo è possibile ravvisare l’idea herderiana del 
Mitfühlen che si fa parola. Poco dopo il passaggio appena citato si legge: «Wie 
ich noch Prediger war, da ließ ich manchmal lange singen, weil unter soviel 
vereinigten Stimmen das Herz weit über alles Irdische sich wegschwingt»122. 
Nell’opera viene creato un tessuto intorno al Fühlen, inteso herderianamente 
e poi stürmerianamente come un sentire che coinvolge cuore, anima, mente e 
corpo allo stesso modo. In un passaggio successivo:

121	 Johann Heinrich Jung-Stilling, Heinrich Stillings Jugend (1777), Culturea, Hérault 2022, pp. 
11-12, trad. it. a cura di Matteo Galli, in Johann Heinrich Jung-Stilling, Giovinezza di Heinrich 
Stilling, Le Lettere, Firenze 1993, p. 40: «Wilhelm salì in camera sua, la quale aveva una finestra 
con una sola imposta talmente malconcia che bastava appena facesse giorno per capire che 
era l’ora di alzarsi. Wilhelm si affacciò, visto che era ancora aperta: si scorgeva il bosco e tutto 
era immerso in un profondo silenzio, solo due usignoli cantavano a gara, ed era una mera-
viglia. A Wilhelm questo era spesso sembrato un segno. Cadde in ginocchio, vicino al muro. 
[…] Lacrime ed emozioni gli impedivano di parlare: le indicibili parole che pronunciò il suo 
cuore le sentono e le conoscono solo le anime che si sono trovate in una simile condizione». 

122	 Ivi, p. 13. «Quando ancora predicavo, capitava che facessi cantare a lungo, perché nell’armo-
nia di così tante voci il cuore si libra sopra ogni cosa terrena», p. 41. 

279Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



Vor und nach verfiel Dortchen in eine sanfte Schwermut. Sie hatte an nichts in der 
Welt Vergnügen mehr, aber auch an keinem Teile Verdruß. Sie genoß beständig die 
Wonne der Wehmut, und ihr zartes Herz schien sich ganz in Tränen zu verwandeln, 
in Tränen ohne Harm und Kummer. Ging die Sonne schön auf, so weinte sie, und 
betrachtete sie tiefsinnig; sprach auch wohl zuweilen: »Wie schön muß der sein, 
der sie gemacht hat!« Ging sie unter, so weinte sie. »Da gehet der tröstliche Freund 
wieder von uns«, sagte sie dann oft, und sehnte sich weit weg in den Wald, zur Zeit 
der Dämmerung. Nichts aber war ihr rührender, als der Mond; sie fühlte dann was 
Unaussprechliches, und ging ganze Abende unten an dem Geisenberg123.

Anche questo passo è pervaso di termini che rimandano alla sfera degli affetti, 
mentre la sintassi restituisce il ritmo delle sensazioni e dei pensieri che si sus-
seguono nella mente e nel corpo di Dortchen. Il Fühlen veicolato dalle pagi-
ne dell’autobiografia-racconto di Jung-Stilling coinvolge l’interezza del ganzer 
Mensch, nel passaggio successivo considerata ancora alla luce del Pietismo e più 
in generale da una prospettiva religiosa che in parte condanna i piaceri sensoriali 
e la supremazia che talvolta il corpo esercita sulla mente: 

Jesus Christus hat uns eine Lehre hinterlassen, die der Natur der menschlichen See-
le so angemessen ist, daß sie, wann sie nur befolgt wird, notwendig vollkommen 
glücklich machen muß. Wenn wir alle Lehren aller Weltweisen durchgehen, so fin-
den wir eine Menge Regeln, die so zusammenhängen, wie sie sich ihr Lehrgebäude 
geformt hatten. Bald hinken sie, bald laufen sie, und dann stehen sie still; nur die 
Lehre Christi, aus den tiefsten Geheimnissen der menschlichen Natur herausgezogen, fehlet nie, 
und beweiset, dem der es recht einsieht, vollkommen, daß ihr Verfasser den Menschen selber müs-
se gemacht haben, indem er ihn bis auf  den ersten Grundtrieb kannte. Der Mensch hat einen 
unendlichen Hunger nach Vergnügen, nach Vergnügen, die imstande sind ihn zu sättigen, die 
immer was Neues ausliefern, die eine unaufhörliche Quelle neuer Vergnügen sind. In der ganzen 
Schöpfung finden wir keine von solcher Art. Sobald wir ihrer durch den Wechsel 
der Dinge verlustig werden, so lassen sie eine Qual zurück, wie Ihr zum Exempel 
bei Eurem Dortchen gewahr worden. Dieser göttliche Gesetzgeber wußte, daß der Grund 
aller menschlichen Handlungen die wahre Selbstliebe sei. Weit davon entfernt, diesen Trieb, der viel 
Böses anrichten kann, zu verdrängen, so gibt er lauter Mittel an die Hand, denselben zu veredlen 
und zu verfeinern. Er befiehlt, wir sollen andern das beweisen, was wir wünschen, daß sie uns be-
weisen sollen; tun wir nun das, so sind wir ihrer Liebe gewiß, sie werden uns wohltun 
und viel Vergnügen machen, wenn sie anders keine bösen Menschen sind124.

123	 Ivi, p. 40. «A poco a poco Dortchen cadde in una lieve malinconia. Nessuna cosa al mondo 
le faceva più piacere; e nemmeno dispiacere. Con gioia si abbandonava di continuo alle delizie 
della malinconia e il suo cuore delicato parve sciogliersi in lacrime, lacrime senza pena e senza 
dolore. Quando il sole saliva bello alto, lei piangeva e lo contemplava malinconica, dicendo 
talora: “Oh, come dev’essere bello Colui che l’ha creato!” E quando il sole calava, lei piange-
va. “Ecco l’amico fidato che se ne torna via”, diceva spesso e desiderava andarsene lontana, 
lontana nel bosco all’ora del crepuscolo. Nulla però la commuoveva di più della luna; provava 
allora qualcosa di inesprimibile e per intere serate vagava ai piedi del Geissenberg», p. 64.  

124	 Ivi, pp. 55-56 (corsivo mio). «Gesù Cristo ci ha lasciato una dottrina così congeniale all’indole 
dell’anima umana che, rispettandola, non può che condurre alla massima felicità. Prendiamo 

280 Per una poetica delle emozioni



Nonostante la morale cristiana che trapela dalle parole, dal passo citato emerge 
l’enfasi sulla centralità dei sensi nella natura umana, come stimolo costante alla 
ricerca di nuovi piaceri ma anche di nuove conoscenze che possano potenziare 
quegli stessi sensi.

Questa visione antropologica, ancora intrisa delle influenze pietiste sulle 
quali si costruiscono alcuni dei capisaldi dello Sturm und Drang, è incarnata nel 
protagonista del racconto e si mescola sapientemente a riflessioni sulla lettera-
tura e sulla sua efficacia cognitiva e affettiva nel momento della sua ricezione. 
La personalità e l’identità di Heinrich, infatti, sembrano formarsi su influenze 
e stimoli derivanti dal mondo finzionale, da quei libri che il padre continua a 
fornirgli, più che da quello reale:

Daher kam es denn, daß seine ganze Seele anfing sich mit Idealen zu belustigen; 
seine Einbildungskraft ward erhöht, weil sie keine anderen Gegenstände bekam, 
als idealische Personen und Handlungen. Die Helden alter Romanzen, deren Tu-
genden übertrieben geschildert wurden, setzten sich unvermerkt, als so viel na-
chahmungswürdige Gegenstände in sein Gemüt feste, und die Laster wurden ihm 
zum größesten Abscheu; doch aber, weil er beständig von Gott und frommen 
Menschen reden hörte, so wurde er unvermerkt in einen Gesichtspunkt gestellt, 
aus dem er alles beobachtete. [...] alle diese Personen, deren Lebensbeschreibun-
gen er las, blieben so fest in seiner Einbildungskraft idealisiert, daß er sie nie in 
seinem Leben vergessen hat125.

Come secondo la 4E Cognitive Science l’ambiente esterno influisce direttamente 
sul pensiero e sulle emozioni del soggetto che lo esperisce, così in questo caso è 

le dottrine di tutti i saggi di questo mondo, e troveremo soltanto una quantità di regole, messe 
insieme all’unico scopo di funger da puntello a tali dottrine: ora zoppicano, ora corrono, ma 
poi finiscono per incepparsi. Solo l’insegnamento di Cristo, ricavato dai più profondi misteri della 
natura umana, è del tutto immune da errori e dimostra appieno, a chi sappia penetrarlo a fondo, che Colui 
che l’ha ideato deve aver creato anche l’uomo, mostrando di conoscerlo fin nei suoi impulsi più segreti. L’uomo 
ha un’infinita fame di piaceri, di piaceri che sappiano saziarlo, ma che producano costantemente qualcosa di 
nuovo e siano fonte inesauribile di nuovi piaceri. Ma di piaceri siffatti in tutto il creato non è dato 
trovarne. Basta che, per le normali vicende umane, se ne rimanga privi, ed essi ci lasciano in 
balia di una vera tortura, come è successo a Voi con la Vostra Dortchen. Questo legislatore divino 
sapeva che la radice di tutte le azioni umane è un autentico egoismo. Ben lungi dal voler reprimere questo 
istinto, che può essere fonte di molti mali, egli ha saputo offrirci diversi mezzi per nobilitarlo e raffinarlo. 
Comanda per esempio di fare agli altri ciò che desideriamo venga fatto a noi; se così faremo, potremo 
contare sull’amore degli altri, i quali, a meno che non siano persone malvagie, ci faranno del 
bene e sapranno procurarci tanto piacere», pp. 76-77. 

125	 Ivi, pp. 59-60 (corsivo mio). «Questo fu il motivo per cui tutto l’animo suo prese a dilettarsi di alti 
ideali e l’immaginazione ad esaltarsi, non avendo altri oggetti su cui scatenarsi che non fossero persone o gesta 
di natura ideale. Gli eroi di antiche romanze, le cui virtù venivano descritte con toni esagerati, 
presero possesso del suo animo come qualcosa di assolutamente degno di essere imitato, 
mentre i vizi vennero da lui guardati con la massima riprovazione; sentendo poi parlare in 
continuazione di Dio e di persone devote, finì senza volerlo per ritrovarsi in una posizione 
elevata dalla quale giudicava tutto. [...] ogni personaggio di cui aveva letto la biografia rimase così idea-
lizzato nella sua fantasia che per tutta la vita non l’ha più scordato», pp. 80-81. 

281Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



un ambiente “finzionale” a influire in egual modo sulla mente e sulle percezioni 
del protagonista. Nelle ultime righe del passaggio si individua l’esplicita dichia-
razione dell’effetto che anche figure fittizie possono esercitare sul soggetto che 
ne legge le vicende. In particolare, e non a caso, Jung-Stilling fa qui riferimento 
a esperienze biografiche. In virtù della loro origine reale esse riescono ad avere un 
maggiore impatto emotivo sul lettore: quelle storie scatenano un coinvolgimen-
to empatico grazie alla loro intrinseca retorica dell’autenticità a cui oggi Koschorke 
ricollega un discorso sulla comunicabilità degli affetti e di tutto ciò che avviene 
nel corpo e della mente dell’autore126. Il mondo finzionale esperito e assorbito 
attraverso il medium letterario costituisce per Heinrich la materia prima attraver-
so cui si forma la sua immaginazione e il suo intero pensiero: «sein Geist floß 
über, er stammelte Reimen und hatte dichterische Einfälle»127. Nel racconto 
autobiografico è possibile scorgere, strettamente correlata alla costruzione della 
figura stessa del giovane Heinrich, una celebrazione dell’atto della lettura: mo-
mento nel quale il lettore partecipa attivamente al processo interpretativo e signi-
ficativo di ciò che legge, mettendo il testo in relazione – ovvero in circolo – con 
la propria esperienza personale:

Heinrich Stilling wurde also ungewöhnlich erzogen, ganz ohne Umgang mit an-
dern Menschen; er wußte daher nichts von der Welt, nichts von Lastern, er kannte 
gar keine Falschheit und Ausgelassenheit; beten, lesen und schreiben war seine 
Beschäftigung; sein Gemüt war also mit wenigen Dingen angefüllt: aber alles was 
darin war, war so lebhaft, so deutlich, so verfeinert und veredelt, daß seine Aus-
drücke, Reden und Handlungen sich nicht beschreiben lassen. […] 
»Heinrich was machst du da?« »Ich lese. […] ich bin ja ein Mensch.«128.

Per Heinrich – personaggio e autore – l’atto della lettura è legato a doppio filo 
con la natura umana, nutrita e segnata non solo dalle vicende del mondo reale 
ma anche, e talvolta soprattutto, da quelle dei tanti mondi finzionali descritti 
nei libri. La lettura entra in un circolo di continui scambi e reciproci stimoli con 
il pensiero: «Ich bete: “Lieber Gott! gib mir doch Verstand, daß ich begreifen 
kann, was ich lese.”»129.

126	 Cfr. Koschorke, Körperströme und Schriftverkehr, cit.; si fa inoltre riferimento a quanto sostenuto 
a livello teorico nel capitolo quinto.

127	 Jung-Stilling, Heinrich Stillings Jugend, cit., pp. 60-61. «il suo spirito traboccava, ed egli, prendendo 
a balbettare dei versi, era come colto da veri e propri slanci di ispirazione poetica», p. 81.  

128	 Ivi, pp. 62-63. «Henrich Stilling fu dunque educato in modo inusuale, senza alcun rapporto 
con gli altri; perciò non sapeva nulla del mondo e dei vizi, non aveva cognizione di cosa fos-
sero falsità e dissolutezza. Pregare, leggere e scrivere erano le sue occupazioni; l’animo suo 
era dunque riempito di poche cose, ma quelle cose erano così vivaci, così limpide, così fini 
e degne che non è possibile descrivere le sue espressioni, i suoi discorsi e le sue azioni. [...] 
“Henrich, cosa stai facendo?”. “Leggo. […] non sono forse una persona normale? ”», pp. 83-84. 

129	 Ivi, p. 65. «“Prego: mio Signore fa’ ch’io abbia l’intelligenza di capire quel che leggo”», p. 85.  

282 Per una poetica delle emozioni



L’opera di Stilling è caratterizzata da una commistione di finzione e realtà, 
sia nella struttura sia nel contenuto, anticipando in parte quanto farà Goethe 
qualche anno più tardi, anche se con una minore spinta nella direzione della 
finzionalità, in Dichtung und Wahrheit. Proprio grazie a tale commistione di realtà 
a finzione, autobiografia e rielaborazione, emerge nel testo il potere emotivo 
insito nella letteratura. Il sentire che coinvolge la totalità di corpo e mente è, per 
Stilling autore e personaggio, il presupposto fondamentale della natura umana: 
«Henrich empfand Wonne über seines Vaters Vertraulichkeit; seine Seele wurde 
unendlich erweitert; er fühlte eine so sanfte unbezwingbare Freiheit, derglei-
chen sich nicht vorstellen läßt, mit einem Wort, er empfand jetzt zum erstenmal, 
daß er ein Mensch war»130. In un passaggio di poco successivo, caratterizzato 
da una evidenziata Gefühlstextualität, viene rappresentata la potenza dell’effetto 
emotivo che l’arte può avere sul suo fruitore, in questo caso Heinrich che ascol-
ta in una chiesa la musica proveniente da un organo: 

Nun führte Wilhelm seinen Henrichen zum erstenmal in die Kirche. Er erstaunte 
über alles was er sah; sobald aber die Orgel anfing zu gehen, da wurde seine Emp-
findung zu mächtig, er bekam gelinde Zückungen; eine jede sanfte Harmonie zer-
schmolz ihn, die Molltöne machten ihn in Tränen fließen, und das rasche Allegro 
machte ihn aufspringen. [...] Die Empfindung der Kirchenmusik [war] noch allzu 
stark in seinem Herzen131.

Questa capacità di lasciarsi coinvolgere emotivamente dalla realtà circostante, 
e in particolare dall’espressione artistica, è legata soprattutto a quella Jugend der 
Seele cui Herder inneggia nel suo Journal, ovvero una giovinezza dell’anima che 
rappresenta per l’individuo la conditio sine qua non per assorbire l’energia e la po-
tenza sensoriale del mondo esterno. Nel passaggio seguente il protagonista-au-
tore Heinrich Stilling esprime la pienezza del proprio Gefühl attraverso l’atto 
dello scrivere, unico medium capace di trattenere e custodire storie, memorie e 
sentimenti personali:

Des andern Tages gingen sie wieder nach Hause, und Henrich schrieb alle die Er-
zählung in ein altes Schreibbuch, das er umkehrte, und die hinten weiß gebliebene 
Blätter mit seinen Ahnen vollpfropfte.

130	 Ivi, p. 68. «Henrich provò una gran delizia alle confidenze del padre e sentì che l’anima gli si 
allargava all’infinito; provava un senso di libertà, così dolce e irrefrenabile, come neanche è 
dato immaginarlo, in una parola, per la prima volta si rese conto di essere una creatura uma-
na», p. 88.  

131	 Ivi, p. 69. «Un giorno Wilhelm portò Henrichen in chiesa. Era la prima volta e il ragazzo 
rimase sorpreso di tutto ciò che vide; ma non appena cominciò a risuonare l’organo, le sue 
sensazioni divennero troppo forti ed ebbe come dei dolci sussulti; al suono di ogni soave ar-
monia si sentiva languire, i suoni minori gli facevano scorrere le lacrime e il rapido allegro lo 
faceva sussultare. [...] la commozione provata all’ascolto della musica sacra era ancora troppo 
forte nel suo cuore», pp. 88-89.  

283Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



Mir werden die Tränen los, da ich dieses schreibe. Wo seid ihr doch hingeflohen, 
ihr sel’ge Stunden? Warum bleibt nur euer Andenken dem Menschen übrig! Welche 
Freude überirdischer Fülle schmeckt der gefühlige Geist der Jugend! Es gibt keine Niedrig-
keit des Standes, wenn die Seele geadelt ist. Ihr meine Tränen, die mein durch-
brechender Geist herauspreßt, sagt’s jedem guten Herzen, sagt’s ohne Worte, was 
ein Mensch sei, der mit Gott seinem Vater bekannt ist, und all seine Gaben in 
ihrer Größe schmeckt!132

In quest’ultimo passaggio si realizzano a livello testuale le teorie sostenute da 
Albrecht Koschorke in Körperströme und Schriftverkehr: la scrittura di questo pe-
riodo, con particolare riferimento al genere intimo e autobiografico, è il mezzo 
privilegiato entro cui scorgere la circolazione degli affetti e una esplicitazione 
del legame mente-corpo sul piano dei sentimenti, del pensiero e dunque delle 
emozioni. L’uomo che riesce ad assaporare tutti i doni di Dio è una chiara 
metafora del ganzer Mensch, naturalmente spogliata dei riferimenti religiosi ri-
conducibili di nuovo alla corrente del Pietismo: «Der Weg ging durch grüne 
Wiesen, Wälder und Gebüsche, Berg auf  und ab, und die reine wahre Natur um 
ihn machte die tiefsten feierlichsten Eindrücke in sein offenes freies Herz»133. Il 
“cuore libero e aperto” è di nuovo l’organo che Herder inserisce in un circuito 
con il cervello e con il mondo, ovvero l’ambiente che l’individuo esperisce134. 
In un passaggio della Heinrich Stillings Jugend si legge ancora: «Dann vereinigten 
sich beide Ideen und es wurde eine fromme romantische Empfindung draus, 
die ihn alles Schöne und Gute dieser einsamen Gegend mit höchster Wollust 
schmecken ließ»135.

È opportuno notare come nell’autobiografia di Jung-Stilling, proprio gra-
zie a una maggiore rielaborazione letteraria parallela a un maggiore distanzia-
mento critico operato dall’autore, ci sia spazio per riflessioni metaletterarie che 
coinvolgono anche il potenziale emotivo insito nella letteratura. Così come 
per l’autore, anche per il personaggio Heinrich Stilling il narrare diviene un 

132	 Ivi, p. 75 (corsivo mio). «Il giorno seguente tornarono a casa e Henrich scrisse tutto il rac-
conto sul rovescio dei fogli di un vecchio quaderno, riempiendo le pagine rimaste bianche con 
i nomi dei suoi avi. Ora che scrivo questo, sento venirmi le lacrime. Dove siete fuggite, ore 
beate? Perché all’uomo resta di voi soltanto la memoria? Quale gioia, quale pienezza sovraterrena 
sa godere lo spirito sensibile della giovinezza! Non esiste una umile condizione, quando è l’anima ad 
essere nobile. O voi, lacrime mie, che v’affollate dal mio spirito prorompente, ditelo ad ogni 
cuore, ditelo senza parole che cos’è un uomo in confidenza con Dio, il Padre suo, e che gode 
di tutti i Suoi doni nella loro grandezza!», p. 94. 

133	 Ivi, p. 81. «La strada attraversava verdi prati, boschi, cespugli, ora saliva ora scendeva e la na-
tura autentica e pura d’intorno suscitava nel cuore libero e aperto del ragazzo le più profonde 
e solenni impressioni», p. 100.  

134	 Cfr. Herder, Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, cit.
135	 Jung-Stilling, Heinrich Stillings Jugend, cit., p. 84. «poi le due idee si fusero in una, e questo pro-

dusse in lui una sensazione religiosa e romantica che gli fece gustare con la massima delizia 
tutto quanto di bello e buono aveva questa regione solitaria», p. 102. 

284 Per una poetica delle emozioni



mezzo fondamentale per esprimere e condividere il proprio sentire, facendo sì 
che il Fühlen diventi Mit-fühlen: «Doch Stillingen war das Herz zu voll; er setzte 
sich zu ihnen nieder und erzählte; wie er anfing so stunden ihm die Augen voll 
Wasser»136. Il legame tra parola e affetti si rende concreto e visibile mediante 
la specifica Gefühlstextualität di questo testo. Si legga in quest’ottica il seguente 
passaggio carico di emotività, che porta alla chiusura della Jugend, segnata dalla 
morte del padre di Heinrich: «[Margrethe] betete mit dem feurigsten Herzen; 
sie holte jedesmal aus tiefster Brust Odem, und den verzehrte sie in einem 
brünstigen Seufzer. Sie sprach die Worte plattdeutsch nach ihrer Gewohnheit 
aus, aber sie waren alle voll Geist und Leben»137. Le parole di Margrethe si confi-
gurano come la più concreta prosecuzione di tutto ciò che avviene in quel cuore 
ardente di sentimenti e ricordi.

Infine, è opportuno porre l’attenzione sulla conclusione di questa prima par-
te dell’autobiografia di Jung-Stilling:

Sollte einer meiner Leser nach Florenburg kommen, gegen der Kirchtür über, da 
wo der Kirchhof  am höchsten ist, da schläft Vater Stilling auf  dem Hügel. Sein 
Grab bedeckt kein prächtiger Leichstein; aber oft fliegen im Frühling ein Paar 
Täubchen einsam hin, girren und liebkosen sich zwischen dem Gras und Blumen, 
die aus Vater Stillings Moder hervorgrünen138.

L’autobiografia si chiude con un esplicito appello al lettore, dunque dichiarando 
l’apertura, da parte dell’autore, alla ricezione del suo racconto. In questo senso 
si conferma la maggiore finzionalità di questo testo rispetto alle corrispondenze 
analizzate all’inizio del capitolo e rispetto al Journal herderiano: qui l’autore ri-
propone la propria vita sotto forma di racconto in terza persona, visto dunque 
aus der Ferne, da una prospettiva che si percepisce come lontana sia nello spazio 
sia nel tempo. Con questo appello estemporaneo al lettore, il testo resta aperto 
verso nuove letture e nuove interpretazioni, che vanno a depositarsi una dopo 
l’altra proprio come l’erba e i fiori che continuano a germogliare sul terriccio. 
Resta aperto, in ultima analisi, il circolo neuroermeneutico nel quale anche il 
lettore di oggi può essere coinvolto, portando nella lettura e nell’interpretazione 
del testo il proprio cuore, il proprio pensiero e la propria esperienza del mondo, 

136	 Ivi, p. 88 (corsivo mio). «Ma il cuore di Stilling era troppo colmo. Si mise a sedere accanto a 
loro e prese a raccontare; ma ancora non aveva cominciato che gli occhi gli si erano già riempiti 
di lacrime», p. 106. 

137	 Ivi, p. 97. «[Margrethe] pregò col cuore infiammato; ogni volta dal più profondo del petto 
riprendeva fiato, e poi lo consumava con uno straziante sospiro. Parlò in basso tedesco come 
era sua abitudine, ma quelle parole erano spirito e vita», p. 114.  

138	 Ivi, p. 98. «Se uno dei miei lettori capitasse a Florenburg, sappia che babbo Stilling riposa 
vicino al portale della chiesa, sul punto più alto del camposanto, proprio in cima alla collina. 
Sulla tomba non c’è una bella lapide; ma spesso, a primavera, solitari si librano due colombi e 
tubano e amoreggiano fra l’erba e i fiori che son spuntati dai resti di babbo Stilling», p. 115. 

285Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



vissuta nell’interezza e nella complessità di un equilibrio tra mente e corpo, tra 
cognizione ed emozione.

Lo stesso avviene nell’ultimo testo del corpus, ovvero il romanzo epistolare di 
Sophie von La Roche, un condensato semantico e testuale del Fühlen dell’autri-
ce, capace di cogliere appieno il sentire del proprio tempo e di porre le basi dello 
Sturm und Drang.  Allo stesso tempo, il romanzo epistolare si lascia oggi rileggere 
e reinterpretare alla luce della neuroermeneutica e della teoria neuroscientifica 
degli affetti, grazie alla consapevolezza da parte dell’autrice di quel commercium 
mentis et corporis che agisce non solo a livello cognitivo e affettivo ma anche a 
livello artistico e creativo, facendosi segno materiale mediante la parola scritta. 

6.4. Sophie von La Roche, Geschichte des Fräuleins von 
Sternheim 
La Geschichte des Fräuleins von Sternheim è un testo chiave per comprendere i pre-
supposti della poetica stürmeriana, letteralmente incarnati ed espressi da una 
voce femminile che spesso rimane nell’ombra ma che, invece, rappresenta uno 
stimolo e una ispirazione importante anche per opere successive già ampiamen-
te indagate dalla critica letteraria, come nel caso del Werther goethiano. Peraltro, 
il romanzo si presta anche a una rilettura in prospettiva neuroermeneutica gra-
zie all’origine autobiografica di quel Gefühl che rappresenta il fulcro e il cuore 
pulsante dell’intera opera.

Lungi da una immediata e acritica sovrapposizione della Sophie protagonista del 
romanzo con la Sophie autrice, il legame autobiografico è da ricercare soprattutto 
nella fase creativa di ideazione che precede la stesura stessa del romanzo, molto 
più che nelle analogie tra la biografia dell’autrice e la vita della Sophie finzionale. 
In altre parole, il romanzo epistolare di La Roche si può definire autobiografico in 
quanto origina dalle sensazioni realmente esperite dall’autrice e da un dirompente 
bisogno di esprimerle. Scrive Sophie a Johann Georg Jacobi il 4 agosto 1771:

Wie oft, lieber George, ist unsere beste Freude nur ein Traum, und wie oft wer-
den die schönsten und besten Entwürfe zu Schattenbildern, weil eine fremde 
Gewalt die Tätigkeit unsers Herzen verhindert. Sie, und vielleicht unter vielen Sie 
allein, werden sich vorstellen können, daß die ernste und melancholische Grund-
züge meines Romans, wie die blasse Grundfarbe meines Gesichts, aus dem oft 
erneuerten Gefühl des Kummers entstunden, den mir die gezwungene Unter-
drückung der Bewegungen meines Herzens gab, wenn ich die Gelegenheit einer 
edlen Handlung leer vorübergehen sah, nachdem ich bei ihrem ersten Anblick mit 
aller Lebhaftigkeit meiner Seele schon zum voraus das Vergnügen gefühlt hatte, 
diese Handlung auszuüben oder ausüben zu sehen139.

139	 Sophie von La Roche an Johann Georg Jacobi (4. August 1771), in Ich bin mehr Herz als 
Kopf, cit., p. 144. «Quante volte, caro George, la nostra migliore gioia non è che un sogno, 
e quante volte gli abbozzi migliori, più belli, diventano immagini d’ombra perché qualche 

286 Per una poetica delle emozioni



L’ispirazione e l’energia creatrice sottesa al romanzo risiedono nell’anima 
dell’autrice, ricolma di sensazioni e pensieri che vogliono farsi narrazione. Il 
sentire che l’autrice vuole esprimere attraverso il medium del romanzo epistolare 
coinvolge ancora una volta il corpo e la mente, ponendoli sullo stesso piano. 
Spiegando l’origine del proprio romanzo, La Roche nel 1791 afferma: 

Mein erster Versuch, die Geschichte des Fräuleins von Sternheim, ist die Frucht 
des größten Unmuts, welchen ich damals empfinden konnte. [...] Doch ich wollte 
nun einmal ein papiernes Mädchen erziehen, weil ich meine eigenen nicht mehr 
hatte, und da half  mir meine Einbildungskraft aus der Verlegenheit und schuf  den 
Plan zu Sophies Geschichte140.

L’autrice crea una figura letteraria sulla base del proprio sentire e della pro-
pria immaginazione, esplicitando sulla carta ciò che pareva ancora prematuro e 
sconveniente nel contesto storico-sociale in cui avviene il processo di scrittura. 
Nelle righe seguenti La Roche esprime ancora meglio il legame autobiografico 
con la Sophie-personaggio: 

Der Grund meiner Seele war voll Trauer; einsame Spaziergänge in einer lieblichen 
Gegend gossen sanfte Wehmut dazu, und daraus entstand der gefühlvolle Ton, welcher 
in dieser Geschichte herrsch. [...] 
Sie wissen, daß ich dem gefühlvollen Herzen der armen Sophie alles wegnahm, 
was von ihr selbst und anderen geschätzt wurde, Ansehen, guten Ruf, Vermögen 
wohl zu Thun, Freunde, Hoffnung das Herz ihres Gemahls wieder zu gewinnen, 
Bücher, endlich sogar den Anblick der schönen Natur, welche immer so erqui-
ckend für sie war. [...] 
Ueberdies, meine Liebe! prägend sich auch Grundsätze edler Güte, mit der gan-
zen Schönheit ihrer Ausübung, tiefer in meine Seele; wie man behauptet daß eine 
Sprache, durch öfters Übungen im Uebersetzen aus derselben, fester in unser 
Gedächtniß kommt und uns eigen wird. Vielleicht lag in meiner Sternheim Vor-
bedeutung und Vorübung von manchem Weh, das in der Folge meine Seele traf, 
und es war für meine so lebhafte Einbildungskraft sehr glücklich, so lange voraus-
gesehen zu haben, daß Geduld und Verzeihen schön sind141.

forza estranea impedisce l’attività del nostro cuore. Voi, e forse Voi solo tra molti, potrete 
immaginare che i tratti seri e malinconici del mio romanzo, come il pallido colore di fondo 
del mio viso, derivavano dal sentimento di dispiacere, spesso rinnovato, che la soppressione 
forzata dei moti del mio cuore mi dava quando vedevo passare a vuoto l’occasione di una 
nobile azione, dopo che già dal primo sguardo avevo sentito in anticipo, con tutta la vivacità 
della mia anima, il piacere di compiere o di vedere compiere quell’azione». 

140	 Sophie La Roche über ihren eigenen Roman (1791), in Nachwort, in Id., Geschichte des Fräuleins von 
Sternheim, Reclam, Stuttgart 2011, pp. 345. «La mia prima prova, la storia della signorina von 
Sternheim, è il frutto del più grande dispiacere che allora potessi provare. [...] Così volevo 
educare una fanciulla sulla carta perché non avevo più la mia, e in quel momento la mia im-
maginazione mi ha aiutato a uscire da quel guaio e ha creato il progetto della storia di Sophie». 

141	 Ivi, p. 346 (corsivo mio). «Il fondo della mia anima era pieno di tristezza; le passeggiate solita-
rie in una zona incantevole vi hanno riversato una dolce malinconia, da cui è nato il tono pieno di 

287Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



Proprio in questo legame autobiografico radicato nel Gefühl, in quel sentimento 
che collega l’autrice con la sua eroina in un complesso processo di prefigura-
zione e rispecchiamento, prende forma quello che la stessa La Roche definisce 
il «tono pieno di sentimento» che domina l’intera storia e che si traduce nella 
specifica Gefühlstextualität del romanzo epistolare. Le scelte lessicali, sintattiche e 
retoriche che si snodano nel susseguirsi delle lettere disegnano i confini dell’ani-
mo della protagonista, «ein Trauriges Kompositum von Takt, Empfindsamkeit, 
Wahrheit, durchdringendem Verstand, Feinheit und Richtigkeit in [...] Ansichten 
und Bemerkungen»142.

Il carattere autobiografico dell’opera, tuttavia, non deve portare a una interpre-
tazione soggettivistica e “di genere” delle pagine. Come sottolinea Johann Heinrich 
Merck in una recensione sulle Frankfurter gelehrten Anzeigen del 14 febbraio 1772, la 
vicenda dello Sternheim disegna i contorni di una «Menschenseele»143, un’anima uma-
na nella quale può rispecchiarsi chiunque, a prescindere dal tempo e dal luogo in 
cui viene letto il romanzo: «Der Roman beruhte teilweise auf  [Sophies] persönlic-
hen Beobachtungen, Erfahrungen und Gelesenem, aber vor allem zeichnete er 
ein gefühlvolles Seelenbild»144. Il romanzo epistolare, in questo senso, assume un 
importante valore antropologico insito nella spiccata capacità di osservazione e 
riflessione dell’autrice, che riesce a trasmettere gli impulsi più intimi e profondi 
dell’essere umano della Spätaufklärung, bisognosi di trovare una via di espressione 
libera e dirompente145. Friedrich Heinrich Jacobi, in una lettera al conte Chotek del 
16 giugno 1771, dopo aver analizzato la prima parte del romanzo, scrive:

Sophies ganzes Wesen, ihre geringsten Handlungen zeugen von der ausnehmen-
den Feinheit ihrer Empfindung, und einer wunderbaren, und gleichsam unter 
allen ihren Seelenkräften abgerundeten Geschäftigkeit derselben, bei jeder Ge-
legenheit die Güte ihres Herzens tätig zu machen146.

sentimento che domina in questa storia. [...] Sapete che ho portato via dal cuore pieno di sentimento 
della povera Sophie tutto ciò che era apprezzato da lei stessa e dagli altri, stima, reputazione, 
capacità di fare del bene, amici, la speranza di riconquistare il cuore del marito, i libri e infine 
anche la vista della bella natura, che era sempre così confortante per lei. [...] Inoltre, mia cara! 
anche i principi di nobile bontà, con tutta la bellezza del loro adempimento, si imprimono 
più profondamente nella mia anima; proprio come si dice che una lingua, grazie a frequenti 
esercizi di traduzione dalla stessa, entri più saldamente nella nostra memoria e diventi nostra. 
Forse nel mio Sternheim c’era il presagio e l’esercizio preparatorio di molti dolori che in segui-
to colpirono la mia anima, ed è stata una fortuna per la mia immaginazione così vivace aver 
previsto così da lontano che la pazienza e il perdonare sono belli». 

142	 Brief  der Julie Bondeli vom Februar 1772, in ivi, p. 348. «Un triste composto di tatto, sensi-
bilità, verità, intelletto penetrante, finezza e correttezza nelle […] opinioni e osservazioni». 

143	 Cfr. ivi, p. 349. 
144	 Ivi, p. 372. «Il romanzo si basava in parte sulle osservazioni personali di Sophie, sulle sue esperien-

ze e su ciò che aveva letto, ma soprattutto disegnava l’immagine di un’anima piena di sentimento». 
145	 Cfr. ivi, p. 376. 
146	 J.H. Jacobi an Chotek (16. Juni 1771), in ivi, p. 367. «Tutto l’essere di Sophie, le sue più picco-

le azioni testimoniano l’eccezionale finezza della sua sensazione e una meravigliosa operosità, 

288 Per una poetica delle emozioni



L’attività del cuore e dell’anima della protagonista si dispiega dunque attraverso 
la Gefühlstextualität dando forma all’intero romanzo, che proprio per questa sua 
intrinseca motivazione affettiva si lascia leggere ancora oggi come una impor-
tante Herzensschrift. L’editore Christoph Martin Wieland scrive in apertura:

Sie vertrauen mir unter den Rosen der Freundschaft ein Werk Ihrer Einbildungs-
kraft und Ihres Herzens an, welches bloß zu Ihrer eigenen Unterhaltung aufge-
setzt worden war. «Ich sende es Ihnen (schreiben Sie mir) damit Sie mir von mei-
ner Art zu empfinden, von dem Gesichtspunkt, woraus ich mir angewöhnt habe, 
die Gegenstände des menschlichen Lebens zu beurteilen, von den Betrachtungen, 
welche sich in meiner Seele, wenn sie lebhaft gerührt ist, zu entwickeln pflege»147.

Fin dall’inizio viene così rivelato l’intento antropologico sotteso al romanzo, 
insieme al sostrato affettivo che compone l’intreccio della narrazione:

Zwanzig kleine Mißtöne, welche der sonderbare und an das Enthusiastische an-
grenzende Schwung in der Denkensart Ihrer Sternheim mit der meinigen macht, 
verloren sich in der angenehmsten Übereinstimmung ihrer Grundsätze, ihrer Ge-
sinnungen und ihrer Handlungen mit den besten Empfindungen und mit den 
lebhaftesten Überzeugungen meiner Seele. Möchten doch, so dacht’ ich bei hun-
dert Stellen, möchten meine Töchter so denken, so handeln lernen wie Sophie 
Sternheim! Möchte mich der Himmel die Glückseligkeit erfahren lassen, diese 
ungeschminkte Aufrichtigkeit der Seele, diese sich immer gleiche Güte, dieses 
zarte Gefühl des Wahren und Schönen, diese aus einer innern Quelle stammende 
Ausübung jeder Tugend, diese ungeheuchelte Frömmigkeit, welche, anstatt der 
Schönheit und dem Adel der Seele hinderlich zu sein, in der ihrigen selbst die 
schönste und beste aller Tugenden ist, dieses zärtliche, mitleidsvolle, wohltätige 
Herz, diese gesunde, unverfälschte Art von den Gegenständen des menschlichen 
Lebens und ihrem Werte, von Glück, Ansehen und Vergnügen zu urteilen – kurz, 
alle Eigenschaften des Geistes und Herzens, welche ich in diesem schönen moralischen 
Bilde liebe. [...] Indem ich so dachte, war mein erster Einfall, eine schöne Ab-
schrift von Ihrem Manuskripte machen zu lassen, [...] – und wie erfreute mich 
der Gedanke, die Empfindungen unsrer vieljährigen, wohlgeprüften und immer 
lauter befundenen Freundschaft auch durch dieses Mittel auf  unsre Kinder fort-
gepflanzt zu sehen!148

resa per così dire armoniosa sotto tutte le forze della sua anima, per rendere attiva la bontà 
del suo cuore in ogni occasione». 

147	 Sophie von La Roche, Geschichte des Fräuleins von Sternheim, cit., p. 9. «Mi affidate sotto le rose 
dell’amicizia un’opera della Vostra immaginazione e del Vostro cuore, composta unicamente 
per il Vostro divertimento. “Ve la mando (scrivetemi) perché Voi mi parliate del mio modo di 
sentire, del punto di vista da cui mi sono abituata a giudicare gli eventi della vita umana, delle 
riflessioni che tendono a svilupparsi nel mio animo quando è vivacemente commosso”». 

148	 Ivi, p. 11 (corsivo mio). «Venti piccole stonature, che lo strano e al limite dell’entusiastico 
slancio del modo di pensare della Vostra Sternheim crea con il mio, si perdevano nel più 
piacevole accordo dei suoi principi, dei suoi sentimenti e delle sue azioni con le migliori 
sensazioni e con le più vivaci convinzioni della mia anima. Volessero, pensai cento volte, le 

289Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



Come emerge dalle ultime righe, il compito della scrittura è quello di custodire 
e di trasmettere pensieri e sentimenti di generazione in generazione, di epoca 
in epoca, per arrivare fino a oggi. Wieland anticipa con queste parole quanto 
Albrecht Koschorke afferma nel secolo XX riguardo alla scrittura come medium 
– mezzo comunicativo – attraverso il quale vengono trasmesse le “correnti del 
corpo”: «Und wie viele edelgesinnte Personen würden nicht durch dieses Mittel 
den würdigen Charakter des Geistes und des Herzens meiner Freundin kennen-
lernen, und, wenn Sie und ich nicht mehr sind, ihr Andenken segnen»149. Nel 
romanzo epistolare, Sophie von La Roche inscrive con originale espressività e 
sincera naturalezza i moti del cuore e della mente della protagonista che incarna 
il sentire collettivo di una intera epoca. Ecco perché, di nuovo secondo Wieland, 
il romanzo dovrebbe essere ben accolto dai lettori del suo tempo:

Die naive Schönheit ihres Geistes, die Reinigkeit, die unbegrenzte Güte ihres 
Herzens, die Richtigkeit ihres Geschmacks, die Wahrheit ihrer Urteile, die Scharf-
sinnigkeit ihrer Bemerkungen, die Lebhaftigkeit ihrer Einbildungskraft und die 
Harmonie ihres Ausdrucks mit ihrer eigenen Art zu empfinden und zu denken, 
kurz, alle ihre Talente und Tugenden sind mir Bürge dafür, daß sie mit allen ihren 
kleinen Fehlern gefallen wird; daß sie allen gefallen wird, welche dem Himmel 
einen gesunden Kopf  und ein gefühlvolles Herz zu danken haben150.

Già dalla premessa dell’editore emerge il pregio del romanzo di saper veicolare, 
a livello semantico e testuale, l’idea antropologica del ganzer Mensch, rappresen-
tata in questo caso dalla “testa sana e dal cuore sensibile” dell’eroina Sophie.

Le prime quaranta pagine, che fungono da premessa allo scambio epistolare 
tra Sophie ed Emila nel quale si concentra “la storia della signorina Sternheim”, 

mie figlie imparare a pensare e ad agire come Sophie Sternheim! Volesse il cielo farmi speri-
mentare la beatitudine, quella sincerità dell’anima, quella bontà che è sempre la stessa, quel 
tenero sentimento del vero e del bello, quell’esercizio di ogni virtù che proviene da una fonte 
interiore, quella pietà non finta che, invece di essere un ostacolo alla bellezza e alla nobiltà 
dell’anima, è in sé la più bella e la migliore di tutte le virtù, quel cuore tenero, compassione-
vole, caritatevole, quel modo di giudicare non falsificato dalle cose della vita umana e dal loro 
valore, dalla felicità, dalla reputazione e dal piacere – in breve, tutte le qualità della mente e del cuore 
che amo in questo bel quadro morale. Mentre pensavo a questo, la mia prima idea fu quella 
di far realizzare una bella copia del Vostro manoscritto, […] – e quanto mi ha fatto piacere il 
pensiero di vedere trasmesse ai nostri figli, anche attraverso questo mezzo, le sensazioni della 
nostra pluriennale e collaudata amicizia che abbiamo sempre trovato pura!». 

149	 Ivi, p. 12. «E quante persone di animo nobile non conoscerebbero se non attraverso questo 
mezzo il degno carattere della mente e del cuore della mia amica e, quando Voi e io non ci 
saremo più, benedirebbero la sua memoria!». 

150	 Ivi, p. 16 (corsivo mio). «La bellezza ingenua della sua mente, la purezza, la bontà illimitata 
del suo cuore, la conformità dei suoi gusti, la verità dei suoi giudizi, l’astuzia delle sue osser-
vazioni, la vivacità della sua immaginazione e l’armonia della sua espressione con il suo modo 
di sentire e di pensare, in breve, tutti i suoi talenti e le sue virtù mi garantiscono che lei piacerà 
con tutti i suoi piccoli difetti; che piacerà a tutti coloro che devono ringraziare il cielo per una 
testa sana e un cuore pieno di sentimento». 

290 Per una poetica delle emozioni



a livello lessicale, retorico, sintattico e semantico sono intrise della consapevo-
lezza da parte dell’autrice dell’interrelazione tra mente e corpo, cuore e spirito, 
tra il sentire e il pensare. Le pagine si presentano come un vero e proprio tessu-
to – textus – di lessemi che rimandano alla sfera degli affetti, del pensiero, della 
Empfindsamkeit, facendo emergere l’idea precorritrice dell’embodiment e della 4E 
Cognition con interazione tra cuore, pensiero e ambiente. In questa prospettiva si 
legga il seguente passaggio:

Den Weg zu ihren Herzen, glaube ich, könne man am ehesten durch Betrachtungen 
über die physikalische Welt finden, von der sie am ersten gerührt werden, weil jeder 
Blick ihrer Augen, jeder Schritt ihrer Füße sie dahin leitet. – Wären erst ihre Her-
zen durch Erkenntnis der wohltätigen Hand ihres Schöpfers geöffnet, und durch 
historische Vergleichungen von ihrem Wohnplatz und ihren Umständen mit dem 
Aufenthalt und den Umständen andrer Menschen, die ebenso wie sie Geschöp-
fe Gottes sind, zufriedengestellt; so zeigte man ihnen auch die moralische Seite der 
Welt, und die Verbindlichkeiten, welche sie darin zu einem ruhigen Leben für sich 
selbst, zum Besten der Ihrigen, und zur Versicherung eines ewigen Wohlstands 
zu erfüllen haben151.

Soprattutto il lessema Herz – di fondamentale importanza sia nei discorsi fisio-
logici intorno al commercium mentis et corporis sia nei risvolti antropologici proposti 
da Herder – costella questa prima parte del romanzo, rendendolo immedia-
tamente riconoscibile come Herzensschrift. Attraverso un’analisi lessicale svolta 
tramite il software AntConc sulle prime quaranta pagine, si può notare come 
“Herz” sia il primo sostantivo di senso compiuto che compare, in ordine di 
frequenza, dopo la serie di elementi grammaticali privi di significato autonomo: 

151	Ivi, p. 40. «La via che conduce ai loro cuori, credo, si può trovare meglio contemplando il mondo 
fisico, da cui sono mossi loro per primi, perché ogni sguardo dei loro occhi, ogni passo dei loro 
piedi li conduce in quella direzione. – Se i loro cuori venissero prima aperti dalla conoscenza 
della mano benefica del loro Creatore e soddisfatti dal confronto storico della loro dimora e 
delle loro circostanze con la permanenza e con le circostanze di altri uomini che, come loro, 
sono creature di Dio; così si mostrerebbe loro anche il lato morale del mondo e gli obblighi che 
in esso hanno da adempiere per una vita tranquilla per se stessi, per il bene dei loro cari e per 
la garanzia di una prosperità eterna». 

291Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



Fig. 6.5 Schermate del software AntConc: analisi della frequenza dei lessemi nelle pri-
me quaranta pagine dello Sternheim

292 Per una poetica delle emozioni



“Herz” alla posizione 43, e soprattutto come primo sostantivo dopo la lunga 
serie di elementi privi di significato autonomo, rende subito chiaro che il roman-
zo ruota intorno alle questioni del “cuore”, agli affetti della protagonista e dei 
personaggi secondari. È evidente, inoltre, che il processo della scrittura intende 
mettere a nudo quel Gefühl che scatena pensieri ed emozioni proprio all’interno 
di quel cuore che, ricordando le parole di Albrecht von Haller, è l’organo più 
irritabile e dunque più sensibile di tutti152. La parte introduttiva del romanzo si 
chiude così: 

Ich glaube, daß ich am besten tun werde, wenn ich hier, anstatt die Erzählung 
fortzusetzen, Ihnen eine Reihe von Originalbriefen, oder Abschriften, welche in 
der Folge in die Hände meines geliebten Fräuleins gekommen sind, vorlege, aus 
denen Sie, teils den Charakter ihres Geistes und Herzens, teils die Geschichte ihres Auf-
enthalts in D. weit besser als durch einen bloßen Auszug werden kennenlernen153.

La scrittura, e più in particolare la scrittura epistolare, è in questo senso un pun-
to di accesso privilegiato per indagare quei meccanismi tra mente e cuore – Geist 
und Herz – che Sophie von La Roche esplicita riportando sulle pagine la voce 
interiore dell’eroina Sophie. 

Le lettere che compongono la Geschichte des Fräuleins von Sternheim sono dun-
que accomunate dal focus sull’interiorità, sui sentimenti e sulle sensazioni della 
protagonista, riflesso soggettivo di un sentire ampiamente condiviso che prean-
nuncia l’avvento di una nuova energia creatrice e di una nuova poetica radicata 
nell’interiorità del ganzer Mensch. La prima lettera di Sophie a Emilia si apre que-
ste parole: «Ich bin nun vier Tage hier, meine Freundin, und in Wahrheit nach 
allen meinen Empfindungen in einer ganz neuen Welt»154. In questo “nuovo 
mondo” Sophie ricerca anche un nuovo modo di espressione che sappia rispec-
chiare autenticamente il sentire interiore e soprattutto che sappia farlo significare 
all’interno di un contesto sociale, ovvero nella Außenwelt. La scrittura diviene un 
mezzo privilegiato per veicolare una Innenwelt piena di sentimento, come accade 
alla protagonista del romanzo:

[Die Stiftsdame zu **] besitzt die seltene Gabe, für alles, was sie sagt und schreibt, 
Ausdrücke zu finden, ohne daß sie das geringste Gesuchte an sich haben; alle ihre 
Gedanken sind wie ein schönes Bild, welches die Grazien in ein leichtes natürlich 
fließendes Gewand eingehüllt haben. Ernsthaft, munter oder freundschaftlich, 

152	 Cfr. Albrecht von Haller, Von den empfindlichen und reizbaren Teilen des menschlichen Körpers, cit. 
153	 Sophie von La Roche, Geschichte des Fräuleins von Sternheim, cit., p. 57 (corsivo mio). «Credo che 

farò meglio, invece di continuare il racconto, a esibire qui una serie di lettere originali, o copie, 
che sono arrivate in seguito nelle mani della mia amata signorina, dalle quali conoscerete in 
parte il carattere della sua mente e del suo cuore, in parte la storia del suo soggiorno a D., molto 
meglio che da un semplice estratto». 

154	 Ivi, p. 58. «Sono ora quattro giorni qui, amica mia, e in verità, secondo tutte le mie sensazioni, 
in un mondo completamente nuovo». 

293Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



in jedem Licht nimmt die Richtigkeit ihrer Denkensart und die natürliche unge-
schmückte Schönheit ihrer Seele ein; und ein Herz voll Gefühl und Empfindung 
für alles, was gut und schön ist, ein Herz, das gemacht ist durch die Freundschaft 
glücklich zu sein, und glücklich zu machen, vollendet die Liebenswürdigkeit ihres 
Charakters. [...] Sie sollen Briefe von ihr sehen, und dann sagen, ob ich zu viel von den Rei-
zungen ihres Geistes gesagt habe155.

Al contempo, il racconto della vita di corte della signorina von Sternheim si 
compone di aneddoti, azioni, riflessioni e osservazioni che interessano tanto il 
corpo quanto la mente della protagonista, ruotando intorno alla sua esperienza 
interiore. Nel seguente passaggio si intuisce la natura intrinsecamente incarnata 
di tutta l’esperienza della Sternheim:

Der Hof  ist auch der schicklichste Schauplatz die außerordentliche Biegsamkeit 
unsers Geistes und Körpers zu beweisen; eine Fähigkeit die sich daselbst in einer 
unendlichen Menge feiner Wendungen in Gedanken, Ausdruck und Gebärden, ja 
selbst in moralischen Handlungen äußert, je nach dem Politik, Glück oder Ehrgeiz 
von einer oder andern Seite eine Bewegung in der Hofluft verursachen. [...] Unser 
Gesicht, Geschmack und Gefühl sind auch nicht umsonst mit so großer Empfind-
lichkeit im Vergleichen, Wählen, Verwerfen und Zusammensetzen begabt, so daß 
es ganz billig ist, diese Fähigkeiten zu benutzen, wenn nur die Menschen nicht so 
leicht und so gerne über die Grenzen träten, die für alles gezogen sind156.

Innenwelt e Außenwelt, ambiente, cuore e mente entrano in un circolo di con-
tinuo dialogo e reciproco scambio. In una lettera alla signora T*, la signorina 
Sternheim scrive:

Unser Herz und Verstand sind dem Schicksal nicht unterworfen. Wir können 
ohne eine adeliche Geburt edle Seelen, und ohne großen Rang einen großen 
Geist haben; ohne Reichtum glücklich und vergnügt, und ohne kostbaren Putz 

155	 Ivi, p. 83 (corsivo mio). «[La badessa di **] possiede il raro dono di trovare espressioni per 
tutto ciò che dice e scrive, senza averne la minima istanza; tutti i suoi pensieri sono come un 
bel quadro che le Grazie hanno avvolto in una veste leggera e naturalmente fluente. Seria, 
allegra o amichevole, sotto qualsiasi luce la giustezza del suo modo di pensare e la naturale 
bellezza disadorna della sua anima si impadroniscono di lei; e un cuore pieno di sentimento 
e sensazione per tutto ciò che è buono e bello, un cuore fatto per essere felice attraverso l’a-
micizia e per rendere felice, completa l’amabilità del suo carattere. […] Dovreste vedere lettere da 
parte sua e allora dire se ho parlato troppo del fascino del suo spirito». 

156	 Ivi, p. 107. «La corte è anche l’arena più appropriata per dimostrare la straordinaria flessibilità 
della nostra mente e del nostro corpo; una capacità che si esprime in una quantità infinita di 
raffinati giri di pensieri, espressioni e gesti, persino in azioni morali, a seconda che la politica, 
la fortuna o l’ambizione di una o dell’altra parte provochino un movimento nell’aria della 
corte. [...] Il nostro viso, il nostro gusto e il nostro sentimento non per niente sono dotati di 
una così grande sensibilità nel confrontare, scegliere, rifiutare e comporre, così che è del tutto 
conveniente usare queste facoltà, se solo gli uomini non superassero tanto facilmente e tanto 
volentieri i confini che vengono tracciati per ogni cosa». 

294 Per una poetica delle emozioni



durch unser Herz, unsern Verstand und unsre persönliche Annehmlichkeiten sehr 
liebenswürdig sein, und also durch gute Eigenschaften die Hochachtung unsrer 
Zeitgenossen als die erste und sicherste Stufe zu Ehre und Glück erlangen157.

In altre parole, cuore e ragione – si noti la congiunzione und tra le due parti 
dell’endiadi anticipata da Andreas Gryphius158 – sono soggetti alle circostanze 
esterne e agli stimoli che nascono dalla loro costante interazione. Lo stesso 
concetto di amore tiene conto di questa necessaria interazione, senza la quale 
invece ogni sentimento e pensiero sarebbero infondati: «Die Achtung für die 
gute Neigungen meines Herzens und für die Bemühungen meines Geistes, um 
Talente zu sammeln, dieses allein rührt mich, weil ich es für ein Zeichen einer 
gleichgestimmten Seele und der wahren dauerhaften Liebe halte»159. 

La seconda parte del romanzo segna una cesura nella vicenda di Sophie 
Sternheim: resasi conto che le circostanze non erano un vero e genuino nutri-
mento per la propria sensibilità, la protagonista, incarnando sempre più espli-
citamente il pensiero della sua autrice, si avvia a una nuova esistenza col fine 
di giovare all’interezza e alla complessità della propria essenza di ganzer Mensch. 
Si leggano i seguenti passaggi estrapolati da una lettera a Emilia, facendo par-
ticolare attenzione al ritmo cadenzato del testo, volto a restituire il susseguirsi 
affannato di sensazioni e pensieri nel corpo e nella mente di Sophie:

Hier in einem einsamen Dorfe, allen die mich sehen, unbekannt, denen, die mich 
kannten, verborgen, hier fand ich mich wieder, nachdem ich durch meine Eigen-
liebe und Empfindlichkeit so weit von mir selbst geführt worden, daß ich mit 
hastigen Schritten einen Weg betrat, vor welchem ich in gelassenen denkenden 
Tagen mit Schauer und Eifer geflohen wäre. […] 
Weil diese Empfindsamkeit für das Wohl und Elend unsers Nebenmenschen die 
Triebfeder der Wohltätigkeit ist, der einzigen Eigenschaft, welche ein zwar un-
vollkommnes, aber gewiß echtes Gepräge dieses göttlichen Ebenbildes mit sich 
führt; ein Gepräge, so der Schöpfer allen Kreaturen der Körperwelt eindrückte, 
als in welcher das geringste Grashälmchen durch seinen Beitrag zur Nahrung der 

157	 Ivi, p. 156. «Il nostro cuore e la nostra mente non sono soggetti al destino. Senza essere 
di nobile nascita possiamo avere un’anima nobile, e senza essere di grande rango avere una 
grande mente; essere felici e allegri senza ricchezza, ed essere molto amabili senza preziosi 
lustrini per il nostro cuore, la nostra mente e le nostre comodità personali possono essere 
molto gentili, e così attraverso buone qualità ottenere la stima dei nostri contemporanei come 
primo e più sicuro passo verso l’onore e la felicità». 

158	 Cfr. Gryphius, Tränen des Vaterlandes, cit., v. 8: «Herz und Geist». Nel momento in cui Gryphius 
scrive la lirica, nel 1636, la congiunzione che pone linguisticamente sullo stesso piano le due 
dimensioni, quella corporea e quella spirituale, è da interpretare come segno premonitore 
della rivoluzione antropologica che si sarebbe concretizzata da lì a breve. 

159	 Cfr. Sophie von La Roche, Geschichte des Fräuleins von Sternheim, cit., p. 174. «Il rispetto per le 
buone inclinazioni del mio cuore e per gli sforzi del mio spirito nell’accumulare talenti, que-
sto soltanto mi commuove, perché lo considero un segno di un’anima in sintonia e del vero 
amore duraturo». 

295Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



Tiere ebenso wohltätig ist, als der starke Baum es auf  so mancherlei Weise für uns 
wird. Das kleinste Sandkörnchen erfüllt seine Bestimmung wohltätig zu sein, und 
die Erde durch Lockernheit fruchtbar zu erhalten, so wie die großen Felsen, die 
uns staunen machen, unsern allgemeinen Wohnplatz befestigen helfen. Ist nicht 
das ganze Pflanzen- und Tierreich mit lauter Gaben der Wohltätigkeit für unser 
Leben erfüllt? Die ganze physikalische Welt bleibt diesen Pflichten getreu; durch 
jedes Frühjahr werden sie erneuert; nur die Menschen arten aus, und löschen die-
ses Gepräge aus, welches in uns viel stärker, und in größerer Schönheit glänzen 
würde, da wir es auf  so vielerlei Weise zeigen könnten160.

Una rilettura del romanzo epistolare alla luce delle prospettive odierne in me-
rito alla teoria degli affetti e del dialogo transdisciplinare tra scienza e arte, ov-
vero tra neuroscienze e letteratura, dimostra come il metodo di scrittura della 
Sternheim – e dunque di Sophie von La Roche – sia intimamente legato ai 
processi affettivi che si intrecciano con la sua vicenda (auto)biografica. Nella 
Geschichte des Fräuleins von Sternheim tale intreccio è reso esplicito dal Leitmotiv 
della metariflessione sulla scrittura epistolare, custode dei più intimi processi 
che intercorrono tra pensiero ed emozioni:

Erst den zehnten Tag meines Hierseins schreibe ich Ihnen, meine schwesterliche 
Freundin! Bisher konnte ich nicht; meine Empfindungen waren zu stark und zu 
wallend, um den langsamen Gang meiner Feder zu ertragen. [...] 
Mein Herz ist unschuldig und rein;
die Kenntnisse meines Geistes sind unvermindert;
die Kräfte meiner Seele und meine guten Neigungen haben ihr Maß behalten; und 
ich habe noch das Vermögen, Gutes zu tun161.

160	  Ivi, pp. 200, 203-204. «Qui, in un villaggio solitario, sconosciuto a tutti coloro che mi vedo-
no, nascosto a coloro che mi conoscevano, qui mi ritrovai, dopo essere stata condotta così 
lontano da me stessa dal mio amor proprio e dalla mia sensibilità, che con passi affrettati 
imboccai un sentiero dal quale in giorni di calma riflessione sarei fuggita di fretta e rabbrivi-
dendo. […] Poiché questa sensibilità per il benessere e la miseria del nostro prossimo è il mo-
tivo della beneficenza, l’unica qualità che porta con sé un’impronta imperfetta ma certamente 
genuina di questo ritratto divino; un’impronta che il Creatore ha impresso a tutte le creature 
del mondo fisico, nel quale il più piccolo filo d’erba è benefico per il suo contributo al nutri-
mento degli animali, così come il saldo albero lo è per noi in tanti modi. Il più piccolo granello 
di sabbia adempie al suo scopo di essere benefico e di mantenere il terreno fertile smuoven-
dolo, così come le grandi rocce che ci stupiscono ci aiutano a fortificare la nostra dimora 
generale. L’intero regno vegetale e animale non è forse pieno di doni benefici per la nostra 
vita? L’intero mondo fisico rimane fedele a questi doveri; attraverso ogni primavera vengono 
rinnovati; solo gli uomini degenerano e spengono questa impronta, che in noi risplenderebbe 
in modo molto più forte e di una bellezza molto più grande, dato che potremmo mostrarla in 
tanti modi». 

161	 Ivi, pp. 223, 225 (corsivo mio). «È solo al mio decimo giorno qui che Vi scrivo, mia amica 
sorella! Finora non ho potuto farlo; i miei sentimenti erano troppo forti e troppo fluenti per 
sopportare il ritmo lento della mia penna. [...] Il mio cuore è innocente e puro; le conoscenze 

296 Per una poetica delle emozioni



La vicenda della signorina Sternheim è innanzitutto una profonda ricerca di una 
dimensione consapevole della relazione inscindibile tra corpo e mente, come 
confermano oggi le teorie enattiviste e la 4E Cognition.

Denken Sie nicht, beste Freundin, daß sich zu gleicher Zeit dauerhafte Grund-
teile eines neuen moralischen Glücksbaues in meiner Seele sammlen, worin meine 
Empfindungen Schutz und Nahrung finden werden, bis der Sturm von sinn-
lichem Unglück vorüber sein wird, der den Wohnplatz meines äußerlichen Wohl-
ergehens zerstörte?162

È in questo dialogo costante tra la dimensione sensoriale e affettiva e quella co-
gnitiva dell’essere umano che risiede la capacità di immedesimarsi nei sentimenti 
e nelle sensazioni altrui, condizione necessaria per il Mitfühlen herderiano, anco-
ra oggi fondamento di un ideale di autentica e genuina Umanità. Queste le pa-
role di Madam Leidens a Emilia: «Meine eignen Leiden haben die Empfindung 
der Menschlichkeit in mir erhöhet, und ich fühlte nun ihre Sorgen so stark, als 
ich die Vorstellung der Glückseligkeit der andern empfunden hatte»163.

Proprio per questa centralità dei sensi nell’esperienza umana, nel romanzo 
viene intessuta una esplicita celebrazione del corpo e dei piaceri a esso legati, i 
quali acquisiscono un ruolo centrale nel determinare il pensiero e le azioni:

Solange wir in dieser Körperwelt sind, wird unsere Seele allein durch unsere Sinne 
handeln; wenn diese auf  eine widerwärtige Weise und zu unrechter Zeit zurück-
gestoßen werden, so kommen aus dem Kontrast des Zwanges der Lehre, und der 
Stärke der durch die Natur in uns gelegten Liebe zum Vergnügen lauter schlimme 
Folgen für den Wachstum unsers moralischen Lebens hervor. Umsonst hat der 
Schöpfer die süßen Empfindungen der Freude nicht in uns gelegt; umsonst uns 
nicht die Fähigkeit gegeben, tausenderlei Arten des Vergnügens zu genießen164.

della mia mente sono immutate; le forze della mia anima e le mie buone inclinazioni hanno 
mantenuto la loro misura; e ho ancora la capacità di fare del bene». 

162	 Ivi, p. 240. «Non pensate, ottima amica, che nella mia anima si stiano formando nello stesso 
momento le fondamenta permanenti di un nuovo edificio morale di felicità, in cui le mie 
sensazioni troveranno riparo e nutrimento fino a quando sarà passata la tempesta di infelicità 
dei sensi che ha distrutto la dimora del mio benessere esteriore?». 

163	 Ivi, p. 254. «Le mie stesse sofferenze hanno accresciuto in me la sensazione di umanità, e ora 
sentivo le loro preoccupazioni con la stessa intensità con cui avevo sentito l’idea della felicità 
degli altri». 

164	 Ivi, p. 257. «Finché siamo in questo mondo fisico, la nostra anima agirà solo attraverso i sensi; 
se questi vengono respinti in modo sgradevole e in un momento sbagliato, allora, dal contra-
sto tra la costrizione della dottrina e la forza dell’amore per il piacere posto in noi dalla natura, 
emergono tutte le conseguenze negative per la crescita della nostra vita morale. Il Creatore 
non ha posto invano in noi le dolci sensazioni del piacere; non ci ha dato invano la capacità 
di godere di mille tipi di piacere». 

297Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



Ormai sul finire della narrazione, Sophie confessa all’amica in modo ancora più 
esplicito l’importanza dello scrivere – qui nella metonimia “Papier” – nel dare 
voce a quel Fühlen dirompente che ha attraversato tutta la sua vicenda biografica: 

Mein Papier, ach Emilia, mein Papier geht zu Ende; ich darf  nun nicht mehr viel 
schreiben; der Winter ist lange; ich will den Überrest auf  Erzählung meiner noch 
dunklen Hoffnungen erhalten. O mein Kind! einige Bogen Papier waren mein 
Glück, und ich darf  es nicht mehr genießen!165

Proprio nel rilievo attribuito alla scrittura, intesa come atto in cui si riversa l’in-
teriorità dell’individuo, risiede il nucleo dell’ormai nascente movimento stürm-
eriano. Con il romanzo epistolare, Sophie von La Roche coglie l’atmosfera e le 
esigenze del proprio tempo, consegnando alla carta pensieri e teorie che vengo-
no riscoperti oggi in prospettiva neuroscientifica. Si legga il finale del romanzo 
che termina con una aperta dichiarazione del rapporto di interdipendenza tra 
emozioni – il Gefühl – e azioni:

Der reizende Enthusiasmus von Wohltätigkeit, die lebendige Empfindung des Ed-
len und Guten beseelt jeden Atemzug meiner geliebten Schwester. Sie begnügt sich 
nicht gut zu denken; alle ihre Gesinnungen müssen Handlungen werden. Gewiß 
ist niemals kein inniges Gebet zum Himmel gegangen, als die Danksagung war, 
welche ich die Lady Seymour für die Empfindsamkeit ihres Herzens, und für die 
Macht Gutes zu tun mit tränenden Augen aussprechen hörte. Wie viel Segen, 
wie viele Belohnung verdienen die, welche uns den Beweis geben, daß alles, was 
die Moral fodert, möglich sei, und daß diese Übungen den Genuß der Freuden 
des Lebens nicht stören, sondern sie veredeln und bestätigen, und unser wahres 
Glück in allen Zufällen des Lebens sind!166

La poetica stürmeriana si fonda sul superamento delle precedenti dicotomie 
tra mente e corpo, ragione e sentimento, «Moral» e «Freuden des Lebens»167. 
Sophie von La Roche, attraverso la controfigura letteraria della Sternheim, 
introduce nella letteratura del suo tempo un nuovo tipo di personaggio, ca-
pace di una introspezione e empatia – «Selbstanalyse und psychologisches 

165	 Ivi, p. 298. «Il mio scritto, ah Emilia, il mio scritto si sta esaurendo; non devo scrivere molto 
ora; l’inverno è lungo; conserverò quel che resta su racconti delle mie speranze ancora oscure. 
O figlia mia, qualche foglio di carta era la mia felicità e non devo più goderne!».

166	 Ivi, p. 331. «Il delizioso entusiasmo della beneficenza, la vivace sensazione del nobile e del 
buono anima ogni respiro della mia amata sorella. Non si accontenta di pensare bene; tutti i 
suoi sentimenti devono diventare azioni. Sicuramente non c’è preghiera più sentita che sia 
mai andata in cielo di quella che ho sentito pronunciare da Lady Seymour con gli occhi che 
lacrimavano per la sensibilità del suo cuore e per il potere di fare il bene. Quante benedizioni, 
quante ricompense meritano coloro che ci danno la prova che tutto ciò che la morale richiede 
è possibile, e che questi esercizi non interferiscono con il godimento dei piaceri della vita, ma 
li nobilitano e li confermano, e sono la nostra vera felicità in tutti i casi della vita!». 

167	 Ibidem. 

298 Per una poetica delle emozioni



Einfühlungsvermögen»168 – senza precedenti, che sono secondo Wieland i pre-
supposti dello Sturm und Drang169. Al centro della scrittura sono da questo mo-
mento in poi le sensazioni, i sentimenti e i pensieri del Genie, capace di rendere 
universale la propria interiorità e di porre al centro dell’atto creativo «die Macht 
[des] Herzens»170, il potere emotivo del cuore, fonte da cui sgorga una rinnovata 
forza creatrice. 

Tale forza creatrice è innanzitutto energia emotiva che passa dall’autore al 
testo e poi dal testo al lettore, garantendo la continuità del circolo ermeneutico 
che oggi diviene, grazie a un proficuo dialogo transdisciplinare tra scienze dure 
e scienze umane, neuro-ermeneutico. Nel romanzo, il legame autobiografico che 
permane tra l’autrice e la protagonista del romanzo e che si riflette nel medium 
epistolare, benché finzionale, è un elemento che contribuisce a garantire quella 
che Norbert Miller definisce «eine natürliche Erzählweise»171, un modo di rac-
contare naturale che secondo Albrecht Koschorke172 permette la circolazione di 
affetti, pensieri ed emozioni dall’autore al lettore. Miller osserva: 

Die Überlegungen führen über die äußeren Gründe für die Andersartigkeit des 
Briefromans hinaus und umkreisen das Grundthema, wie es kommen kann, daß 
Vergleiche Leser, der einmal der ständigen Filterung und Vermittlung der Vorgän-
ge und Emotionen durch das distanziert-distanzierende Medium des Erzählers 
bedarf, der bei aller Nähe und bei aller Intensität des Geschilderten seine Chance 
zum Abrücken gewahrt wissen will, daß eben dieser Leser beim Briefroman als 
dem eigentlichen Gefühlsroman des 18. Jahrhunderts sich offenbar willig einer 
ständig wiederholten Konfrontation mit fremden Wirklichkeit-Eindrücken und 
mit den spontanen Gefühlsreaktionen einer oder mehrerer Personen aussetzt, die ihm 
gänzlich fremd sein müssen. Der Briefroman kennt keinen vermittelnden Anfang, 
ja mehr noch, er stellt von Brief  zu Brief  den Leser immer wieder vor die Auf-
gabe, sich aufs neue in das fremde Geschehen zu finden173.

168	 Nachwort, ivi, p. 387. 
169	 Cfr. ibidem. 
170	 Ivi, p. 399. 
171	 Miller, op. cit., p. 168.
172	 Cfr. Koschorke, Körperströme und Schriftverkehr, cit., in particolare pp. 163-167, 209-211. 
173	 Miller, op. cit., p. 189 (corsivo mio). «Le riflessioni conducono oltre le ragioni esterne per la 

diversità del romanzo epistolare e ruotano intorno al tema di fondo su come possa accadere 
che lo stesso lettore, che un tempo aveva bisogno del costante filtraggio, della mediazione 
degli eventi e delle emozioni attraverso il mezzo distanziato-distanziante del narratore, il qua-
le vuole avere la possibilità di allontanarsi conservando comunque tutta la vicinanza e tutta 
l’intensità di ciò che viene descritto, che proprio questo lettore nel romanzo epistolare e nel 
romanzo sentimentale del XVIII secolo si esponga apparentemente volentieri a un confronto 
sempre ripetuto con impressioni estranee della realtà e con reazioni emotive spontanee di una o 
più persone che devono essergli completamente estranee. Il romanzo epistolare non conosce 
un inizio che faccia da mediatore; anzi, di lettera in lettera pone il lettore di fronte al compito 
di ritrovarsi di nuovo negli avvenimenti estranei». 

299Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



Nonostante la presenza dell’autore non sia esplicitamente dichiarata, tra autore 
e lettore si instaura comunque un rapporto empatico (Einfühlung) e di compar-
tecipazione emotiva (Mitfühlen), che garantisce ancora oggi la permanenza e l’ef-
ficacia del circolo neuroermeneutico: «Die Subjektivität zieht sich nicht in den 
Monolog zurück, der dem Leser nur eine äußerliche Teilnahme abnötigt, sie ist 
und weiß sich eingebettet in das Mit-Gefühl aller gleichgestimmten Seelen»174. 
Tale Mitgefühl è permesso unicamente dall’intrinseco potenziale emotivo insito 
nel testo letterario, e più in particolare in quelle parole che riescono a funzio-
nare come trigger, veri e propri stimoli che agiscono a livello neurale e somatico, 
scatenando reazioni cognitive ed emotive.

Oggi il dialogo tra neuroscienze e letteratura può addentrarsi nella complessa 
profondità delle parole che, soprattutto in seguito all’analisi di testi autobio-
grafici del periodo pre-stürmeriano, possono intendersi come segni tangibili, 
quasi materici, dell’interiorità di quel ganzer Mensch al centro della poetica di fine 
Settecento, che ancora oggi cerca un suo vero ed effettivo compimento.

6.5. Parole emotive 
Nel libro sedicesimo di Dichtung und Wahrheit, Goethe scrive: «daß keiner bei den-
selben Worten dasselbe was der andere denkt, daß ein Gespräch eine Lektüre 
bei verschiedenen Personen verschiedene Gedankenfolgen aufregt, hatte ich 
schon allzudeutlich eingesehn»175. Nel contesto goethiano questa affermazio-
ne risulta particolarmente chiara se si pensa al cosiddetto Werthereffekt, detto 
altresì Wertherfieber, ovvero a tutti gli effetti generati dalla ricezione del romanzo 
epistolare dell’autore, che ha scatenato una vera e propria “febbre” nei lettori 
grazie alla carica emotiva delle lettere del protagonista e soprattutto grazie alla 
loro capacità di incarnare il pensiero ancora inespresso del tempo. Proprio per 
questo, nel momento della ricezione i lettori si immedesimano nella vicenda di 
Werther tanto da arrivare a imitarlo, inducendo a considerare il libro pericoloso 
e immorale. Michael Reinhold Lenz, a difesa del grande effetto positivo che 
invece un romanzo come il Werther poteva avere sui lettori, afferma che «wenn 
ein Text wie der Werther das Herz der Leser erreicht, kann er nur moralisch gut 
wirken (das Herz bessern). Dies sei aber nur möglich, wenn er zuvor heftige 
Leidenschaften im Leser errege»176.

174	 Ivi, p. 191-192. «La soggettività non si ritira nel monologo, che richiede al lettore solo una 
partecipazione esterna, ma è e sa di essere incorporata nel Mitfühlen – un sentire con – di tutte 
le anime affini». 

175	 Goethe, Dichtung und Wahrheit, cit., p. 720. «Che nessuno, sentendo le medesime parole, pensa 
cosa pensa l’altro, che una conversazione, una lettura, in persone diverse suscita riflessioni 
diverse, l’avevo già capito anche io», p. 535. 

176	 Michael Reinhold Lenz, in Luserke, Sturm und Drang, cit., p. 156. «Se un testo come il Werther 
arriva al cuore del lettore, non può che avere un effetto moralmente positivo (migliorare il 

300 Per una poetica delle emozioni



Questo potere delle parole di suscitare emozioni nel lettore è radicato in 
quello che Goethe definisce Gesetzlichkeit, una serie di regole non scritte at-
traverso le quali si può dare forma all’immaginazione, agli affetti e ai pensieri 
che attraversano il corpo e la mente. In tal senso, la forza immaginativa – la 
Einbildungskraft – si pone al mezzo tra i processi cognitivi e quelli creativi, di-
ventando, nel caso della letteratura, la conditio sine qua non affinché possa esserci 
un principio di poetica177. La Gesetzlichkeit goethiana opera secondo il concetto 
schellinghiano del Dichtungsvermögen, ovvero la facoltà di fare dei materiali affet-
tivi e cognitivi presenti nell’immaginazione poesia. Solo le parole dotate di questo 
valore poetico e poietico fanno esistere il circolo neuroermeneutico tra l’autore, 
il testo e il lettore di ogni tempo. Scrive Goethe nel Divan: «Hier sieht man, 
dass die Sprache schon an und für sich produktiv ist, und zwar, insofern sie 
dem Gedanken entgegenkommt, rednerisch, insofern sie der Einbildungskraft 
zusagt, poetisch»178. La Gesetzlichkeit che dà creativamente forma all’interiorità, 
all’immaginazione e agli affetti dell’autore corrisponde, nella cornice di que-
sto studio, alla Gefühlstextualität, a quell’insieme di “regole” che si traducono in 
caratteristiche linguistiche, sintattiche, retoriche e semantiche volte a restituire 
nella materialità del testo il sentire che guida l’autore nell’atto stesso della poiesis. 

Come osserva ancora Goethe – e pare qui proprio entrare in dialogo con l’e-
stetica della ricezione e con le più recenti prospettive della neuroermeneutica – 
questa forza creatrice agisce sprigionando effetti emotivi nella mente del lettore: 

Das Werk ist nicht da, ein für allemal beurtheilt zu werden, sondern an das Urtheil 
eines jeden Anspruch zu machen und deshalb an Einbildungskraft, die der Repro-
duction fähig ist, an’s Gefühl für’s Erhabene, Übergroße, sodann auch das Zarte, 
Feine, für ein weit umfassendes Ganze und für ein ausgeführtes Einzelne179.

Un’opera letteraria resta sempre aperta a nuove letture e a nuove interpretazioni 
proprio grazie al permanere, nel tessuto della pagina, di quella Einbildungskraft, 
quella forza immaginativa che continua a generare nuova energia creativa nella 
mente del lettore. In questo senso, come affermano Gambino e Pulvirenti nel-
la loro analisi della poetica goethiana, la Einbildungskraft si configura come un 
potere che rimodella e rimescola le esperienze di vita nella creazione di forme 

cuore). Ma questo è possibile solo se prima suscita violente passioni nel lettore». 
177	 Cfr. Gambino, Pulvirenti, Einbildungskraft (Imagination), cit.
178	 Goethe, West-östlicher Divan, in Goethes Werke (HA), cit., Bd. 2, pp. 7-270, cit. in Gambino, 

Pulvirenti, Einbildungskraft. «Qui vediamo che il linguaggio è già produttivo in sé e per sé, cioè 
oratoriamente nella misura in cui corrisponde al pensiero, poeticamente nella misura in cui 
accetta l’immaginazione». 

179	 Goethe, recensione del Nibelungenlied (1827), cit. in Gambino, Pulvirenti, Einbildungskraft. 
«L’opera non è lì per essere giudicata una volta per tutte, ma per far valere il giudizio di tutti e 
quindi l’immaginazione, che è capace di riprodurre il sentimento per il sublime e per il gran-
dioso, poi anche il delicato, il fine, per un ampio insieme comprensivo e per un particolare 
ben eseguito». 

301Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



artistiche capaci di generare nuovi significati, a loro volta fonte di un modo 
alternativo di pensare che ridà senso all’esistenza nella sua totalità e complessi-
tà, sia in senso antropologico sia in senso etico180. Il potere immaginativo così 
interpretato, posto nel punto di incontro tra pensiero, affetti e nuova forza cre-
atrice, rende esplicito il carattere mediato e allo stesso tempo produttivo del 
linguaggio, preparando il terreno alla teoria di Koschorke che si è utilizzata 
come cifra interpretativa. 

Si crea una lingua del sentimento – quella che Miller definisce una «gemein-
same[], vom Schreiber auf  den Adressaten übertragbare[] Gefühlssprache»181 – 
capace di mettere in comunicazione non solo l’autore con il suo testo, ma anche 
e soprattutto l’autore con il lettore, il passato con il presente, l’atto creativo con 
quello ricettivo. Questo circuito attivo tra autore, testo e lettore, secondo quan-
to afferma Koschorke, è il presupposto dell’antropologia letteraria: 

Wenn es richtig ist, daß die Alphabetisation nicht einfach einen neutralen Boden 
für Bildung- und Erkenntnisprogramme abgibt, sondern schon ihrer Funktions-
weise nach, als kommunikatives Apriorischer, den Prozeß der Subjektformung 
bedingt, ja wenn subjektive Identität sich überhaupt erst im Spiegel der Beständig-
keit der Schrift als pädagogisch-autobiographische Konstruktion herstellt, dann 
hat das Auswirkungen auch auf  den Begriff  und die Methodik der literarischen 
Anthropologie182.

Una scrittura capace di incarnare testualmente corpo e mente del ganzer Mensch, 
i flussi dei suoi pensieri e affetti che cercano una via di espressione, è una scrit-
tura che continua a significare e a essere al contempo uno stimolo affettivo e 
cognitivo anche nei lettori di epoche e luoghi diversi. In questo aspetto risiede 
l’intrinseca modernità della letteratura tedesca della Spätaufklärung. Di nuovo la 
parola di Albrecht Koschorke ci aiuta a comprendere il nesso tra la prospettiva 
settecentesca e quella odierna, tra letteratura e neuroscienze: «Die Diskurse, 
die sich im 18. Jahrhundert um das Wesen des Menschen herausbilden, sind 
auf  dieses Signifikat nicht abbildend-inhaltlich, sondern performativ bezogen»183. 
Se da un lato questa osservazione di Koschorke contribuisce a formulare le 

180	 Cfr. ibidem. 
181	 Miller, op. cit., p. 191. «Comune lingua del sentimento che può essere trasferita dallo scrittore 

ai destinatari». 
182	 Koschorke, Alphabetisation und Empfindsamkeit, cit., p. 627. «Se è vero che l’alfabetizzazione 

non consegna semplicemente un terreno neutro per programmi educativi e conoscitivi, ma 
già secondo il suo stesso funzionamento, in quanto a priori comunicativo, presuppone il 
processo di formazione del soggetto, e se l’identità soggettiva si stabilisce solo nello specchio 
della permanenza della scrittura come costruzione pedagogico-autobiografica, allora questo 
ha implicazioni anche sul concetto e sulla metodologia dell’antropologia letteraria». 

183	 Ivi, p. 628 (corsivo mio). «I discorsi che si sviluppano nel XVIII secolo intorno all’essenza 
dell’uomo non si riferiscono a questo significato in termini di rappresentazione o di contenu-
to, ma in modo performativo». 

302 Per una poetica delle emozioni



conclusioni sull’analisi testuale svolta in questa seconda parte dello studio, al 
contempo apre le porte a una possibile e auspicabile prosecuzione della ricerca, 
concentrata sull’effetto emotivo che le parole dei testi letterari possono avere 
sul lettore. Tali parole continuano a generare – performativ – pensieri e inter-
pretazioni che custodiscono l’intenso e inesauribile valore antropologico della 
letteratura.

Come afferma Lorenzo Marchese, soprattutto nell’autofiction – dunque anche 
in relazione ai testi di carattere autobiografico presi in esame – l’autore induce il 
lettore a una complessa cooperazione interpretativa, in quanto «molte autofin-
zioni […] sono imperniate sulla porosità dei confini tra percezione, rappresen-
tazione e realtà esterna»184. È precisamente in questo aspetto che si inseriscono 
oggi le neuroscienze e la teoria degli affetti per una riconsiderazione dei testi 
in chiave ricettiva, aprendo un orizzonte di indagine dove poter osservare gli 
effetti che quella “porosità” ha sulle emozioni e sui pensieri del lettore. Proprio 
grazie al dialogo transdisciplinare tra letteratura e neuroscienze cognitive, questa 
prospettiva permette di avvalorare l’affermazione di Goethe secondo la quale 
«[die] Einbildungskraft durch Erzählungen leicht erregt [wird]»185, ovvero: la 
nostra forza creativa e creatrice viene facilmente stimolata attraverso i racconti. 
Questo è particolarmente evidente, là dove tali “racconti” sono Herzensschriften, 
proprio come i testi che sono stati affrontati nel corso di questo capitolo: in essi 
è ancora più forte quella vitalità creativa e creatrice che un «glühend[es] Herz»186 
emana. È il cuore ardente che muove l’azione della scrittura e che arriva, con 
rinnovata energia emotiva, anche a toccare corpo e mente del lettore eteroevo. 

184	 Lorenzo Marchese, L’autofiction, in Riccardo Castellana (a cura di), Fiction e non fiction. Storia, 
teorie e forme, Carocci, Roma 2021, pp. 183-205, qui p. 192. 

185	 Goethe, in Gambino e Pulvirenti, Einbildungskraft, cit. 
186	 Goethe, Prometheus, cit., v. 33. 

303Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



6.6. Traduzioni in appendice

Christoph Martin Wieland a Sophie Gutermann (23-24 agosto 1750)

Mia amatissima Sophie, 
La sola che fa la mia felicità, sono troppo pieno del piacere che mi causano la tene-
rezza e le maniere deliziose e servizievoli, così come le eccellenti qualità della bella 
anima del mio angelo, per non parlare finalmente dal mio cuore traboccante e far-
Vi vedere per iscritto – mi mancano le parole – che mi renderete per sempre il più 
felice tra tutti i mortali. Ho trovato in Voi proprio questa persona unica (perché 
saprete presto che posso amare una sola persona, e Voi siete proprio l’angelo che 
possiede tutte le qualità necessarie per dare al mio cuore ogni possibile tenerezza 
e costanza e infinita soddisfazione del mio spirito), questa persona unica, dico, 
che rendendomi il più soddisfatto di tutti gli uomini attira a sé tutto il mio amore 
e la mia stima. Sebbene mille difetti, e alcuni non sono proprio piccoli, possano 
oscurare ciò che di buono posso avere, sono comunque del tutto sicuro di avere 
un buon cuore con un discreto spirito, e sono in grado di assicurare con grande 
certezza che è il mio spirito che ha reso il mio cuore uno dei migliori che il mio 
genere soltanto possa avere. Il mio cuore vuole essere soddisfatto in uno stato di 
perfetto piacere, di tranquillità e di felicità. Lo spirito gli ha mostrato che ci sono 
poche cose al mondo che riescano a dare la vera soddisfazione e una felicità du-
ratura ed eterna. Le ricchezze, i buoni sentimenti della gente nei nostri confronti, 
la fama e i piaceri sensoriali in generale, sono beni troppo transitori per poterci 
dare un piacere duraturo, e troppo grossolanamente terreni per poter soddisfare 
il desiderio infinito della nostra anima. E io sono forse tra tutti gli uomini il meno 
capace di trovare pace e soddisfazione nei beni che si guadagnano la simpatia di 
quasi tutti. Ho troppo spirito per non vedere che questi oggetti del desiderio delle 
anime più basse, queste belle chimere che fanno un clamore più falso che giusto e 
vero, non sono degne di una grande anima fatta per l’immortalità e per lo stato di 
una vera felicità. E io ho un cuore troppo tenero per trovare soddisfazione in ciò e 
per accontentarmi del godimento di cose che incantano i sensi e l’immaginazione 
solo per un breve periodo. Ho bisogno di qualcosa di molto più elevato del ma-
teriale, per quanto bello, piacevole e voluttuoso possa essere. Pretendo di essere 
completamente soddisfatto, di non avere più nulla da desiderare, e soprattutto di 
godere di un piacere che sia spirituale piuttosto che sensuale – e ciò che è mate-
riale, la fama, la moltitudine di beni terreni non possono darmi questo. Anche le 
scienze e le arti, che solitamente costituiscono quasi tutto il mio piacere, senza 
escludere la filosofia speculativa che amo molto, non mi rendono così soddisfatto 
e appagato da esserlo del tutto. Vi vedo troppe tenebre, troppe nubi, incertezza e 
imperfezione, causate dai difetti e dalle debolezze dello spirito umano in generale 
e del mio in particolare, così come siamo troppo tagliati fuori dai mezzi per accre-
scere l’acutezza dei nostri sensi e delle nostre menti e perché, a causa della brevità 
delle nostre vite su questo pianeta che abitiamo, non sono in grado di darmi ciò 
che potrebbe soddisfare i desideri del mio cuore. Allora chi mi darà la pace e la 

304 Per una poetica delle emozioni



completa soddisfazione? Deve essere effettivamente sul nostro pianeta. Tutto il 
resto è per questo troppo lontano per me. (...)
	 Considerando la mia natura limitata, sono ben lontano dall’essere perfetto. 
E non sono in grado di gustare i piaceri sublimi in cui gli esseri più perfetti di me 
trovano tutta la loro felicità, in un altro mondo più vicino al trono della Divinità. 
Dio deve comunicarsi a me con mezzi inferiori, e questo Dio buono, questo Dio 
buono e perfetto ama trattare le creature secondo la loro natura. Quindi una crea-
tura deve essere lo strumento della mia felicità in questo mondo, e deve essere sul-
la terra. Deve essere una persona (per esprimermi brevemente) che abbia molto 
fascino e bellezza per incantare gli occhi e l’immaginazione e per fornire ai sensi 
in generale e alla mia mente un oggetto bello, in modo che possa dimostrare di 
essere capace di percepire la bellezza e di giudicare da essa con ragionevolezza, e 
di avere gusto. Deve avere una mente fine, seria e un po’ greve. Non mi piace una 
mente da farfalla che svolazza sulla superficie delle cose e non coglie altro che il 
fiore, come dice il gentiluomo marchese di Rolinville, e non si cura dell’essenziale. 
Deve avere l’acume di saper notare più di chiunque altro, e sufficiente attenzione 
e presenza di spirito per poter sempre mettere a frutto questo acume naturale. 
Deve quindi essere forte e capace di serietà [...] per poter leggere e ascoltare cose 
serie, argomenti letterari e scientifici, per adornarne la sua mente e il suo cuore, 
per riflettere su tutto, anche su se stessa, e per migliorarsi in ogni occasione. Si 
capisce che deve essere libera dai più grossolani pregiudizi degli uomini, o almeno 
avere lo spirito sufficiente per riconoscere la luce della ragione che dissipa queste 
nubi, e che deve essere abbastanza desiderosa di informarsi su ciò che può servire 
a renderla più saggia e più illuminata. Con questo si è detto abbastanza della sua 
mente.
Quanto al cuore, questo deve essere abbastanza buono, accessibile, sensibile alle 
impressioni di tenerezza, compassione e tristezza, ma non all’ira, che non tol-
lererò mai in un altro, chiunque egli sia. [...] Deve essere delicata in tutte le sue 
sensazioni, e in particolare deve trattare il suo amante con grande delicatezza. Se 
è me che ama, deve esigere da sé la massima fedeltà. [...] Vorrei anche che il cuore 
naturalmente buono della mia amata fosse abbellito e perfezionato da una morale 
sana, raffinata e non eccessiva, nonché dai pensieri con cui molte grandi menti ci 
deliziano e ci edificano allo stesso tempo nei loro scritti [...]. 
E ora congratulateVi con me, mia cara, amatissima Sophie, oh! congratulateVi 
con me che ho trovato in Voi questa cara persona che è così necessaria per la 
mia felicità! Voi siete l’unica e sarete sempre l’unica che potrà soddisfare il mio 
spirito e la mia anima. Siete esattamente la persona di cui Vi ho appena dipinto il 
carattere. In questo quadro non c’è un solo tratto che non sia esattamente come 
Voi potreste essere solo in modo più bello e perfetto. Vi giuro che il mio spirito 
è completamente soddisfatto con Voi e con il mio amore. Ha provato una soddi-
sfazione infinita nel constatare che Voi possedete, in un grado ancora più elevato, 
tutte quelle qualità che esige dalla persona che devo amare. Sono davvero il più 
felice dei mortali, e se Vi possiedo, se Voi mi amate (e sono felice di poter essere 
certo di questo punto), non mi manca nulla; sono soddisfatto agli occhi del mio 
spirito e anche a quelli di tutti gli uomini ragionevoli che conoscono i moti della 
mia mente e del mio cuore e la Vostra perfezione. Queste, dunque, mio caro 

305Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



amore, sono le forti ragioni che mi legano a Voi per sempre e che Vi rendono per 
me necessaria. [...] 
	 Ora devo aggiungere, mia adorabile Sophie, che non riesco a esprimere la 
soddisfazione che mi dà il mio amore per l’unica persona degna di essere amata 
con tanta comprensione e tenerezza quanto io amo per natura. Tutta questa notte 
l’ho trascorsa nelle idee deliziose della mia felicità, del mio caro amore, degno 
oggetto di una elevazione e di una tenerezza senza pari; e queste belle idee mi 
sono state più gradite del sonno. Quali piaceri, quali ore incantevoli, quale soddi-
sfazione, quale felicità promette questo tempo in futuro! Quale sarà il giorno in 
cui, come ho detto ieri, l’alba è già così bella! In verità sarò perfettamente felice 
e contento di possedere una persona che ha tutto ciò che potrei desiderare, che 
ha proprio quelle grazie del corpo che mi mandano in estasi, e che ha un’anima 
così bella, così nobile, così inglese, che meriterebbe tutto il mio affetto anche 
se non fosse così bella come è. E lo sono già; Voi siete mia, mi amate e io Vi 
amo con tutta la stima e la tenerezza immaginabili, e godo di una soddisfazione 
che, accresciuta dalla speranza di piaceri e felicità ancora più grandi, va oltre ogni 
espressione. Felice mortale che sono! Dio mi conservi Voi e il Vostro amore, mia 
cara Sophie, e io sarò sempre e così come solo un essere umano può essere. 

Herder a Karoline (25 agosto 1770)

Ora, all’alba del mio compleanno, con chi potrei conversare più degnamente in 
questa solitudine se non con l’eccellente amica piena di sentimento che il cielo mi 
ha appena donato in modo così meraviglioso in questi giorni. Dico, donato; per-
ché noi e l’un l’altra, mia carissima amica, dovremmo nascondere i nostri cuori e 
arrossire per un tipo di sensazione che ci sorprende in modo così strano, per così 
dire, e che è così intessuta nel più sacro sentimento dell’innocenza e della virtù. 
Almeno credetemi, mia cara! quando cerco di immaginare l’innocenza, la tene-
rezza più dolce, più pura, più beata, l’intera natura piena di sentimento e bella di 
un’anima umana: non diventa altro che la Vostra immagine – la Vostra immagine 
con ogni più piccolo tratto. Il Vostro viso innocente, semplice e libero, il Vostro 
occhio azzurro, calmo e sensibile, il Vostro corpo leggero, in ogni posizione tutta 
la natura, tutta l’allegria, tutta la dolcezza e la grazia: la natura innocente che parla 
con ogni parola delle Vostre labbra e non sospetta che ci sia il male nel mondo: la 
dolce e vivace amicizia che siete capace di provare: la gioia che Vi cambia quan-
do sentite parlare di un’azione buona: la dolce lacrima che Vi scende dall’occhio 
azzurro e celeste quando leggete o provate sensazioni – e mia dolce innocente! 
tutto questo non è ancora nulla quando Vi vedo nella Vostra vera disponibilità 
amichevole, nella Vostra instancabile attività e compiacenza; quando sento con 
quanta nobiltà e sorellanza Vi siete presa cura della Vostra famiglia, e soprattutto 
come Voi, anima eccellente, sapete anche sopportare e vincere con innocenza. Se 
sapessi che uno solo di questi tratti potrebbe essere un quadro di adulazione, di 
galanteria o addirittura di passione: Mademoiselle, mi detesterei tantissimo, per-
ché cosa ci sarebbe di più detestabile che venire a Darmstadt, voler ingannare una 
povera, ingenua, innocente amica con l’adulazione e la galanteria, e andarsene 

306 Per una poetica delle emozioni



nel mondo dopo una così bella azione eroica – potreste pensarmi così di basso 
livello? No, non potreste, e se non mi concedete nulla; nobile, giusta figlia, con-
cedetemi, come avete detto, l’onestà. Non ho certo voluto conquistare il Vostro 
favore e la Vostra amicizia: le prime due volte in cui Vi ho vista sono passate senza 
che io provassi nulla di diverso nei Vostri confronti: la volta successiva, quando il 
signor Anger ci ha fatti incontrare, mi avevate soltanto incuriosito per il lato del 
Vostro gusto sensibile e del Vostro modo di fare allegro e di buon cuore; quindi 
non mi vedete come uno sciocco che si scalda al primo momento e si acceca 
per tornare subito freddo. Anche la prima volta in cui ci trovammo nel bosco 
della fagianeria, e già cominciavo ad affezionarmi a Voi, erano ancora più allegre 
effusioni, e gioie della compagnia, piuttosto che qualcosa di più segreto e sacro 
dell’amicizia. Ma, mia piccola divina amica, quando ci siamo trovati insieme dopo 
la predica, quando noi, mia cara, innocente Psiche, abbiamo cantato e parlato nel 
bosco, e i primi accenti di una sensazione che si annunciava senza che ne fossimo 
consapevoli sono venuti a noi: da quando il giorno dopo non potei fare a meno 
di venirVi a trovare, e sulla punta delle Vostre dita pendevano alcune dolci note 
che tiravate fuori dal pianoforte; da quando poi leggemmo e sentimmo insieme 
nel bosco delle fontane, e ci lasciammo con la speranza di ritrovarci all’indomani, 
da quando – e dopo, sempre tratto dopo tratto, Vi conobbi sempre di più, e oh 
Dio, conobbi soprattutto il giorno in cui pensai che il mio addio fosse vicino, e 
nel fresco della sera camminai per l’ultima volta e come commosso con Voi verso 
il viale: oh Dio, la testimonianza della vostra simpatia e della Vostra amicizia, il 
fatto che sentivate qualcosa con me e per me, le Vostre lacrime, i dubbi spezzati, le 
domande e le testimonianze di amicizia – carissima, onesta figlia, è troppo credere 
che io abbia sentito il Vostro cuore parlare allora? No! ha parlato anche ieri, anche 
in mezzo ai Vostri amari rimproveri e ai Vostri dubbi – e oh! perché non posso 
confutarVi questi rimproveri e questi dubbi, come lo avrei voluto fare, e subito. 
Anima nobile e retta, credete a me, che ora sono davanti a Voi e lascio parlare tutta 
la mia anima; Vi interessa il mio massimo rispetto e la mia amicizia? Sentite solo 
qualcosa della simpatia e della punizione per cui potremmo essere destinati l’uno 
per l’altra alla felicità che ho provato così presto dopo aver visto il Vostro cuore 
– credete a una sensazione che non può essere espressa, l’impressione che avete 
fatto su di me è l’unica e la prima del suo genere, per quanto del Vostro genere io 
abbia imparato a conoscere, amare e apprezzare. Credetemi, il mio cuore non può 
essere più commosso di quando penso alle scene di eterna amicizia e tenerezza 
tra noi: Dio! e quanto spesso ci penso! La vostra immagine è davanti ai miei occhi 
giorno e notte; Vi vedo in tutte le espressioni della Vostra bella anima e in tutte le 
situazioni in cui avete toccato il mio cuore. Questa immagine, questa ombra amata 
non mi lascerà nemmeno a distanza, se solo la mia aleggiasse intorno a Voi allo 
stesso modo. Mi permetterete almeno di ricevere lettere di amicizia e informazio-
ni su di Voi: e oh, mi concedano il cielo, e la gentile Provvidenza, che i desideri 
che non mi è permesso dire qui, e i progetti di cui almeno la mia immaginazione 
si rallegra, siano promossi dal futuro e dal destino! Almeno, mia dolce e innocente 
bambina, il nostro rapporto e la nostra amicizia non hanno da farsi alcun rimpro-
vero e non dovranno mai farne. Vogliamo, finché siamo insieme, incoraggiarci a 
vicenda all’innocenza, alla sensibilità e alla virtù; e questo sarà il nostro ricordo 

307Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



anche a distanza. Vogliamo imparare ad amare insieme la natura e la bontà del 
cuore, e abbellire sempre i nostri cuori come se stessimo leggendo e parlando e 
facendo del bene insieme. Non vogliamo pensare alla nostra separazione: siate di 
nuovo la prima, vivace, allegra, innocente e gioiosa Flachsland. Il cielo ci ha fatto 
incontrare in un modo così strano, e nelle sue mani è anche il destino del futuro. 
Anche se non ci vedessimo mai più nel mondo, potremmo comunque godere del 
nostro rapporto, e ringrazio ora Dio con le lacrime per avermi mostrato un’anima 
così bella come la Vostra. Addio. Io sono, 
Il Vostro eterno
Herder 

P.S. Posso ancora sperare in una lettera da parte Vostra prima della mia partenza, 
ma interamente nella silenziosa lingua del cuore così come pensate?

Herder a Karoline (27 agosto 1770)

Anche il triste piacere di separarci, eccellente amica, non ci è stato concesso come 
avrei desiderato. Il nostro bosco, e Klopstock, e tutto ciò che avevamo da dirci 
è stato ostacolato: il mio bacio d’addio, bella e ingenua amica, è stato solo di 
sfuggita, e qui mi siedo dopo la serata più agitata e la notte più agitata e sento 
la carrozza che passa per portarmi via da Voi. E così, mia splendida, innocente 
bambina, il nostro rapporto è finito per questa volta: di Voi non mi resta che 
un ultimo pensiero di cui tutta la mia anima è colma, e un’impressione che in 
sé comprende già la più dolce venerazione di tutto ciò che è natura, tenerezza e 
virtù in Voi. Non sono io il Vostro; la Vostra immagine, e la nobile idea di tutta la 
Vostra anima, sarà l’angelo custode della mia assenza, e non rimpiango altro che 
l’orribile costrizione in cui vivete, e di cui anch’io alla fine mi sono dovuto rendere 
complice: non rimpiango altro che ci sia stato negato, anche il solo quarto d’ora 
per far parlare insieme i nostri cuori, e per dirVi con l’anima più sensibile ciò che 
penso di Voi e con Voi. Sotto qualunque cielo e in qualunque situazione il destino 
mi getti: la piccola, tenerissima amica, creata interamente per la virtù e l’amicizia 
e la beatitudine di una vita celeste, mi fluttuerà spesso davanti e mi rallegrerà per 
abbellire e nobilitare la mia anima, come lo è la Vostra. E anche se non dovessimo 
più vederci al mondo: se ieri fosse stata l’ultima volta eterna in cui Vi ho baciato 
la mano, non rimpiangiamo ancora di esserci conosciuti, perché c’è mai stata al 
mondo una conoscenza più dolce, più innocente, più virtuosa e più degna di tut-
to il sentimento umano della nostra? Vi scrivo questo, mia carissima amica, con 
una lacrima di cui non mi vergogno: anche ora bacio la Vostra mano e il Vostro 
cuore con tutto il fuoco della mia anima: oh Dio! Non dovrebbe essere possibile 
rivederci? Perché sono dovuto venire a Darmstadt? Perché Vi ho conosciuto? 
Addio, amica carissima, e continuate a essere così nobile e innocente, ad abbellire 
la Vostra bella anima ogni giorno che passa, e nella situazione in cui Vi trovate, 
che suscita tutta la mia compassione, a nobilitare anche Voi stessa attraverso la 
sopportazione: vedete, non è una ricompensa sufficiente trovare un’anima che 
sente ogni perfezione della Vostra mente e del Vostro cuore in modo così vivido 

308 Per una poetica delle emozioni



e che la apprezza così profondamente? E oh! i tempi si evolveranno: tutto si ri-
schiarerà per noi; questo non è solo ciò che mi dice il mio desiderio, ma tutta la 
mia più dolce intuizione, tutta la lungimiranza del mio cuore – cosa dice la Vostra, 
amica mia? Mi vorrete scrivere questo? Se solo fosse così! Non rivolgeteVi alle 
mie prime lettere: forse a volte avranno avuto il tono freddo della convenienza, 
ma le Vostre non devono averlo: le mie possono arrivare in mani sconosciute, 
ma le Vostre non così facilmente. Bacio mille volte l’unico foglio che ho da parte 
Vostra, e imploro il cielo, con le lacrime di una malinconia di addio, che Vi renda 
allegra, felice e contenta. Pensate, mia carissima Flachsland, qualche volta al Vostro 
eterno 
H.

Herder a Karoline (23 aprile 1771) 

È passato molto, molto tempo da quando io, mia carissima, dolce amata, Vi ho 
scritto, quando ho recuperato il flusso dei pensieri con cui Vi pensavo. Sì, mia cara, 
eccellente! La vostra immagine cammina con me; per quanto la carrozza mi porti 
sempre lontano da Voi, la mia anima Vi pensa come un’ombra che mi accompagna, 
come un pensiero che cammina con me, questo dovete permettermelo. Questa 
è stata la mia compagnia e il mio divertimento finora, in carrozza e nel luogo di 
riposo – oh, che dolce compagnia. Subito sono stato con Voi, Vi ho accompagnato 
nella Vostra sacra stanza da letto, sono stato accanto a Voi, al Vostro capezzale, al 
Vostro piccolo altare dei libri, ovunque Vi ho visto e ho goduto del Vostro bacio 
e della Vostra anima. Subito eravate al mio fianco in carrozza, ho condiviso con 
Voi molti panorami soleggiati e begli scorci che ho goduto nella speranza della 
primavera verdeggiante, così come anche molti momenti con uno sguardo cupo 
e un cuore appesantito. Oh, amica, non sono quasi mai riuscito a lasciare una 
stanza della locanda per ributtarmi nella carrozza senza avere sempre l’impulso 
di inginocchiarmi in un angolo e pregare, non so se per Voi o con Voi. Così tutto 
è stato santificato da Voi, e considero il luogo in cui per un certo tempo mi sono 
occupato di Voi nei miei pensieri come un tempio, per così dire, che non potevo 
lasciare in altro modo che pregando! O dolce, tenera anima, è bello amare anche a 
distanza! Non so come la mia immaginazione mi mostri qualcosa e mi inganni: ma 
sento che in Vostra compagnia, nell’unione di anime di cui godo, sono, per così 
dire, più di me stesso. Il cuore più innocente, più buono, più tenero, creato dalla 
natura per tutti i nobili e felici, mi degna di amarmi, o Dio, che cosa al mondo può 
elevarmi di più, più al di sopra di me stesso di questo? Per quanto possa arrossire 
di vergogna e di rimorso e di sconforto per me stesso, dolce fanciulla, mi risolleva 
comunque il fatto che la mia anima, anche solo nel pensiero, possa chiamarsi 
amica con la Vostra; e ora pensate a quanti viaggi di pensiero e a quante file di 
sensazioni questo deve produrre nella mia anima, a ognuno dei quali mi lusingo: 
“Sei diventato migliore e più umano!” Migliore grazie a Voi, mia gentile, nobile, 
innocente amica! Permettetemi questa auto-lusinga, questo entusiasmo con cui 
bacio la Vostra immagine nei miei pensieri, e la saluto con la lacrima più vera, più 
onesta che sia mai stata pianta, oh, sarei degno di un tale fiore di umanità! – Ma, 

309Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



cara amica, se mi permettete una richiesta per il mio bene, per il bene della Vostra 
amicizia per me, allora lasciate che io pensi a Voi in nessun altro modo se non con 
allegria: con l’innocenza leggera e giocosa dei fiori in cui Vi ho trovata e per cui 
Voi sola siete stata creata. Oh, pensate che pugnale sarebbe per me, il pensiero di 
avere anche solo qualcosa addosso con cui disturbare la tranquillità della Vostra 
anima, la pace serena e celeste che prima aleggiava intorno a Voi, e nella quale 
non Vi ho lasciata. Cara amica, Ti ho trovata in fiore come una grazia. Vivevi, 
allegramente, come la beniamina e con il conforto dei tuoi, la beniamina di tutti 
coloro che sapevano apprezzare un’anima nobile e innocente, anche divertita nelle 
lacrime, anche con sopportazione e tolleranza, allegra e serena. Così Ti ho trovata, 
sono arrivato – e oh! dovrei pensare di essere l’assassino della Vostra pace, il ladro 
del gioiello che non tornerà mai più, della sorgente dell’anima? No, carissima 
amica, il pensiero è troppo ripugnante e mortale perché la Vostra anima gentile, 
filantropica, amichevole me lo conceda. Riprendi la Tua pace, splendida, inno-
cente bambina, la pace che è stata creata per Te, o per nessun angelo, e ridiventa 
come il frutto che germoglia, il fiore che eri. Il mio spirito aleggerà intorno a Te, 
custodirà il Tuo letto, ma mai, mai lo disturberà con un sospiro, il letto che Ti ha 
sempre racchiusa allegramente e spensieratamente nella sua quiete. Perché, cara 
amica, la nostra amicizia dovrebbe disturbarci e confonderci, offuscare le nostre 
anime e le nostre vite, visto che, se è un’amicizia degna, può sollevarci e rallegrarci 
così tanto? Non vedo l’ora di scorgere il flusso del Vostro cuore nelle Vostre lettere, e so che 
sarà un cuore fiducioso, aperto e felice! Come sarò felice di poter ravvivare e abbellire 
tutte le mie novità a Bückeburg con il pensiero di Voi: se potrò scriverVi tutto 
ciò che mi riguarda, forse inezie, ma che possono acquisire un valore unico grazie 
alla confidenza che gli accorda il Vostro tono e grazie alla miniera dell’amicizia. 
Permettetemi, carissima, tenerissima amica, di avere un entusiasmo che almeno 
non mi lasci solo nel mondo, che mi dia invisibilmente una compagna alla quale 
la mia anima possa aprirsi, posare la testa nel Vostro grembo, e prenderVi come 
testimone delle mie sensazioni e del mio lavorio interiore: che dolce, amica mia, 
che anche Tu non mi dimentichi.

Schiller a Körner (10 e 22 febbraio 1785)

Mannheim, 10 febbraio 1785
Nel momento in cui mezza Mannheim si stipa in teatro per assistere a un autodafé 
della natura e della poesia – a una grande opera – e per deliziarsi delle estasi di 
quelle piccole delinquenti, io mi rifugio presso di voi, miei carissimi, e so che in 
questo momento son io il più felice. Solo ora incomincio ad affezionarmi alla mia 
fantasia, questa avventuriera irrequieta, che tanto gentilmente mi libera dalla triste 
monotonia del mio soggiorno in questa città e mi conduce presso di Voi. Non è 
un sacrificio quello che Vi offro, se il Vostro ricordo annulla tutto l’orizzonte che 
mi circonda; – è vero egoismo, il mio più dolce sollievo dalla mia attuale esistenza 
priva di gioia, che la mia anima possa librarsi intorno a Voi. Istanti come questo, in 
cui tutti i miei sentimenti si sciolgono in voluttuosa tristezza, in cui mi ritraggo in 
me stesso e mi pasco e godo della mia propria povertà, simuli istanti, in cui la mia 

310 Per una poetica delle emozioni



anima si libra fuori dal suo involucro e con più libero volo erra per il suo patrio 
Elisio, debbono essere consacrati agli amici del mio cuore. Se Voi, frammezzo alle 
inebrianti distrazioni della Vostra vita, Vi sentite colti da improvvisa malinconia, 
che non riuscite subito a spiegarVi, sappiate d’ora in avanti che in quel momento 
Schiller Vi ha pensati – in quel momento il mio spirito si è annunciato a Voi.
Questa introduzione, temo, somiglierà piuttosto ad un’esaltazione che al mio vero 
sentimento; eppure è tutto, tutto il tono del mio sentimento. Per Voi, ottimi miei, 
non posso darmi nessun belletto; questo miserevole ripiego di un cuore freddo, io 
non lo conosco. Da quando ricevetti le Vostre ultime lettere non mi ha più voluto 
lasciare il pensiero: «questi uomini ti appartengono, a questi uomini tu appartieni». 
– Non giudicate troppo ambiguamente dalla mia amicizia per il fatto che forse 
porta il vuoto della sconsideratezza. – Per certi uomini la natura ha abbattuto i 
noiosi recinti della moda. Anime più nobili sono congiunte con esili fili, che non 
di rado durano indissolubili ed eterni. Grandi musicisti si conoscono spesso dai 
primi accordi, grandi pittori dalla più negligente pennellata, uomini nobili assai 
spesso da un solo impulso. Le Vostre lettere – e noi fummo amici. Per Voi parla il 
Vostro primo passo spontaneo e poi la Vostra nobile tolleranza per il mio silenzio 
– per me parli, se volete, Carlo Moor sulle rive del Danubio. Se poi anche questo 
fosse troppo poco, potremmo allora portare le nostre cinque teste al Lavater.
Se Voi volete adattarVi ad un uomo che ha portato in cuore grandi cose e ne ha 
compiute piccole; che fino ad ora può solo dalle sue follie conchiudere che la na-
tura aveva un suo progetto con lui; che nel suo amore esige infinitamente e finora 
non sa ancor nemmeno quanto può dare; che però può amare qualcos’altro più di 
se stesso e non ha nessuna pena più struggente che quella di essere così poco ciò 
che tanto volentieri vorrebbe essere – se un uomo come questi Vi può essere caro 
e prezioso, allora la nostra amicizia è eterna, poiché io sono quest’uomo. Forse 
Voi vorrete a Schiller ancora tanto bene come oggi, quando la Vostra stima per il 
poeta sarà da lunghissimo tempo confutata.
Sarete ancora disposti, dopo questa confessione, a sentirne una seconda? O miei 
cari, l’amore che mi avete offerto spontaneamente ha esercitato un mirabile in-
flusso sulle condizioni reali del mio cuore. Io ho una così infelice inclinazione a 
ingrandire, che spesso misere occasioni trascinano le mie speranze, che spesso la 
più piccola circostanza diventa per me il germe di qualcosa di infinito. Proprio 
questo incomincia a verificarsi in me con la Vostra amicizia. Le Vostre amorevoli 
confessioni mi colpirono in un’epoca in cui il bisogno di un amico…

22 febbraio.
…era in me più forte che mai, (a questo punto sono stato, giorni sono, interrotto 
e in questi dodici giorni si è operata in me una rivoluzione che dà alla presente let-
tera più importanza che non ne avessi potuto immaginare, che fa epoca nella mia 
vita). Io non posso più restare a Mannheim. Vi scrivo, miei cari, in un indicibile 
tormento del mio cuore. Io non posso più restare qui. L’ho portato dodici giorni 
nel mio cuore, come la decisione di andarmene dal mondo. Uomini, relazioni, 
terra e cielo mi sono in uggia. mi ripugnano. Io non ho più nessuna anima qui, 
nemmeno una, che colmi il vuoto del mio cuore, nessuna amica, nessun amico: e 
quello che forse potrebbe essermi ancora caro, da questo mi allontanano conve-

311Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften



nienza e situazioni. – Col teatro ho rotto il mio contratto; per conseguenza il lato 
economico di questo mio soggiorno non mi lega più. Inoltre il mio presente rap-
porto col buon Duca di Weimar esige che io vada colà e tratti personalmente per 
me, per quanto miseramente io sia solito comportarmi in tali faccende. Ma prima 
di tutto, lasciatemi dire liberamente, miei carissimi, e sorridete pure per conto mio 
delle mie debolezze, – io debbo venire a Lipsia a visitarVi. Oh, la mia anima ha 
bisogno di nuovo nutrimento – di uomini migliori – di amicizia, di attaccamento, 
di amore. Debbo venire da Voi, debbo insegnare al mio cuore a godere di nuovo 
nella Vostra più stretta consuetudine, nel più intimo collegamento con Voi, e 
imprimere un nuovo slancio vitale a tutto il mio essere. La mia vena poetica si ar-
resta, così come si è inaridito il mio cuore per la società in cui mi sono trovato. Voi 
dovete riscaldarli di nuovo. Presso di Voi sarò di nuovo, e due o tre volte, ciò che 
sono stato un tempo, e, più di tutto questo, o miei cari, sarò felice. Io non lo sono 
ancora mai stato. Piangete per me, che debbo farVi simile confessione. Io non 
sono ancora stato felice, ché gloria e ammirazione e tutto il resto che accompagna 
l’ufficio di scrittore non bilanciano un solo attimo offerto all’amicizia e all’amore. 
– Il cuore in tutto questo langue. 
Mi vorrete Voi accogliere?...
Io vorrei dirVi tante e tante cose che Vi potessero dare un’idea del parossismo di 
gioia che mi prende dinanzi a questa prospettiva. La fatalità ha impedito fino a 
questo momento i miei piani. Il mio cuore e le Muse dovettero ad uno stesso tem-
po soggiacere alla necessità. Non occorre che una simile rivoluzione del mio de-
stino, perché io divenga un tutt’altro uomo – perché incominci a diventare poeta.
Il «Don Carlos», di cui troverete il primo atto nella «Talia», Ve lo porto con me – 
cioè nella mia testa; – nel Vostro circolo toccherò il mio liuto con maggior letizia 
e maggior fervore. Siate le Muse ispiratrici, lasciate che in grembo a Voi mi sgravi 
di questo figlio prediletto del mio spirito…
Io sono fermamente deciso, se le circostanze mi favoriscono anche solo di lon-
tano, a fare di Lipsia la meta della mia esistenza, il luogo fisso del mio soggiorno. 
Spero di poterlo porre in atto; ma sarebbe troppo lungo per questa lettera sof-
fermarmi più oltre su di ciò e lo rimando per esporVelo a voce. Dietro il velo 
enimmatico del futuro, l’uomo non può del resto vedere. Un solo momento può 
dare ai miei piani un indirizzo tutto speciale – felice. – «Sia benedetto il caso (dice 
Ferdinando von Walter); esso ha generato più grandi azioni che non la ragione so-
fisticatrice, e reggerà in quel giorno meglio che non l’acume di tutti i saggi». – Tut-
ti gli impegni scritti, tutti i sogni della fantasia, – per quanto possano essere spesso 
esuberanti, sono pur sempre soltanto un giuoco di ombre senza consistenza, di 
fronte al vedersi, volto nel volto. Io sento quanto mi siete già ormai cari, ma so 
certamente che questo caldo sentimento per Voi verrà infinitamente infiammato 
dalla nostra conoscenza e dai nostri rapporti personali…
Per quanto io esiga già dalla Vostra pazienza con questa lettera colossale, debbo 
tuttavia ancora una volta tornare su quanto precede. È dunque deciso che fra 
due, tre, quattro settimane lascierò Mannheim. Io vado direttamente a Lipsia e 
(per alcune ragioni essenziali) soltanto di là a Weimar. Giudicate ora Voi come mi 
diverranno insopportabili le ore che fino ad allora mi terranno ancora prigione a 
Mannheim! Per grande fortuna la «Talia renana» non mi lascia respiro. Infinite let-

312 Per una poetica delle emozioni



tere stanno innanzi a me in attesa di risposta, ma io ho perduto ogni voglia, finché 
non sarò a Lipsia. – Indubbiamente è un’epoca della mia vita. 
Quanta ineffabile beatitudine mi riprometto in mezzo a Voi e quale impegno sen-
tirò di rimanere degno del Vostro amore, della Vostra amicizia e possibilmente del 
Vostro entusiasmo per me! Scrivetemi adunque presto: non prendete l’esempio 
da me nella Vostra corrispondenza! Non appena sarete decisi ad accogliermi (o 
a respingermi?), scrivetemi. Io sono sempre la parte che ci guadagna, poiché una 
lettera mi viene compensata con quattro lettere; ma con Voi non voglio guadagna-
re, e perciò questa mia lettera ha dovuto essere quattro volte più lunga. Per alcuni 
altri oggetti scrivo domani sicurissimamente a Huber. 
State bene! Con eterno amore del Vostro Schiller.

313Capitolo sesto. La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften





Conclusione

Erich Auerbach, riflettendo intorno all’essenza della letteratura, affermava che 
«ciò che noi in un’opera comprendiamo e amiamo è l’esistenza di un uomo, una 
possibilità di noi stessi»1.

Questa citazione racchiude in poche parole quanto abbiamo cercato di dimo-
strare nel corso di questo lavoro, e pertanto diviene ora un utile punto di par-
tenza per concludere – pur lasciandola aperta – l’intera riflessione che abbiamo 
sviluppato. Innanzitutto, Auerbach sottolinea la natura intrinsecamente antro-
pologica dell’opera letteraria. Attraverso il presente lavoro, e più in particolare 
attraverso l’analisi della prosa intima e autobiografica del periodo stürmeriano, 
abbiamo visto come la letteratura sia strumento antropologico che non si lascia 
racchiudere e esaurire in determinazioni temporali rigide. Ogni opera esprime 
un’interiorità in cerca di un dialogo con il mondo dell’altro. Proprio per questo 
l’esperienza letteraria è anche profondamente intersoggettiva2. Il ganzer Mensch, 
che ancora oggi ci rivela la sua essenza più intima nelle pagine analizzate, è 
una rappresentazione concettuale del tutto rispondente alla natura e ai bisogni 
dell’essere umano, il quale è mosso – si ripensi all’etimologia del termine “emo-
zione” – da tutti quegli affetti che, come si è visto, attraversano le fibre del corpo 
e il sistema nervoso per giungere al pensiero, determinando e influenzando ogni 
nostra azione. Per riprendere le parole di Auerbach, la letteratura dello Sturm und 
Drang ci appare tanto attuale proprio perché in quella scrittura compare l’essen-
za del ganzer Mensch. Per mezzo dello Schriftverkehr3 questi veicola e comunica tut-
to quanto, indistintamente, gli e ci attraversa corpo e mente per confluire in ciò 
che Herder ha definito con il termine Herz, “cuore”. In sintesi, nella letteratura 
stürmeriana il lettore contemporaneo riconosce la traccia di un essere umano 
considerato nella sua interezza e complessità. Grazie a queste intime risonanze 
anche il lettore eteroevo, il lettore odierno – digitalizzato e sollecitato da mille 
stimoli, i più eterogenei – continua a cogliere, intuire, comprendere la sua natura 

1	  Erich Auerbach, Lingua letteraria e pubblico nella tarda antichità latina e nel Medioevo, trad. it. a cura 
di Fausto Codino, Feltrinelli, Milano 1960, p. 19, cit. in Ballerio, Mettere in gioco l’esperienza. 
Teoria letteraria e neuroscienze, cit., p. 52. 

2	  Cfr. Ballerio, Mettere in gioco l’esperienza, cit., p. 52. Si veda inoltre quanto afferma lo stesso 
autore in Letteratura e emozioni, in L. Neri, G. Carrara (a cura di), Teoria della letteratura. Campi, 
problemi, strumenti, Carocci, Roma 2022, pp. 343-356, in particolare p. 355: «[La] letteratura in 
generale affina la nostra competenza narrativa e quindi accresce le nostre attitudini alla com-
prensione intersoggettiva». 

3	  Cfr. Albrecht Koschorke, Körperströme und Schriftverkehr, cit.  



più intima e profonda. È proprio tale aspetto, in ultima analisi, ciò che fa dello 
Sturm und Drang un luogo letterario intrinsecamente moderno, radicato sì nel 
passato ma vivo nel presente e proiettato verso il futuro.

Le natura intersoggettiva dell’esperienza letteraria risulta particolarmente 
evidente, là dove quest’ultima venga indagata attraverso la lente delle emozio-
ni. Come si è visto nelle tre parti che compongono la nostra indagine – e che 
propongono prospettive diverse ma tra loro complementari – le emozioni co-
stituiscono il sostrato tanto silente quanto potente di ogni azione umana, la 
fonte di ogni atto creativo e un ineliminabile filtro nel momento della fruizione 
dell’opera d’arte. Esse rappresentano uno strumento privilegiato per cogliere 
l’esistenza dell’essere umano dietro alla parola scritta. Allo stesso tempo, come 
abbiamo affermato in principio e dimostrato nel corso dei diversi capitoli, per 
studiare le emozioni è necessario adottare una prospettiva transdisciplinare. Nel 
caso specifico di questo saggio, le neuroscienze – e più in particolare gli studi 
contemporanei sugli affetti e sulla embodied cognition – hanno permesso di costru-
ire in primis una chiave di lettura mediante cui interpretare i testi stürmeriani da 
una prospettiva inedita, e di inserirli all’interno di una Affektenlehre che attraversa 
i secoli, congiungendo il passato con il presente per aprire le porte al futuro. 
Forse proprio questo intendeva Giuseppe Verdi affermando che serve tornare 
all’antico per intravedere la possibilità del progresso4.

Rileggere i testi, che hanno composto il corpus di analisi, attraverso la lente 
delle emozioni scientificamente intese, ci ha permesso di mettere a fuoco e 
comprendere i processi neurali, fisiologici e biologici che stanno dietro all’at-
to della scrittura, costituendone la base tanto nascosta quanto determinante. 
Anche in questo senso, ancora oggi riusciamo a cogliere l’essenza dell’umano 
grazie alla letteratura. Se intrecciate con le scienze umane, le neuroscienze per-
mettono infatti di studiare i processi emotivi e cognitivi che determinano le 
opere che leggiamo e interpretiamo. Permettono di risalire alla genesi di ogni 
atto creativo, nel nostro caso dell’opera letteraria. Le neuroscienze consento-
no dunque di studiare la letteratura in una concreta prospettiva antropologica, 
considerando il testo all’interno di un circolo (neuro)ermeneutico in continuo 
divenire, capace di attraversare il corpo e la mente di autore e lettore, proprio 
perché scaturisce dagli Affekte.

A questo proposito, abbiamo visto come dalla prosa intima e autobiografica 
stürmeriana emerga una reale e tangibile poetica delle emozioni, con la quale gli au-
tori consegnano al testo la propria interiorità, imprimendola nelle scelte lessicali, 
negli espedienti stilistici e retorici, in una sintassi che vuole riprodurre il ritmo 
degli affetti e dei pensieri che si susseguono, accavallandosi nel corpo e nella 
mente. In questo senso la Gefühlstextualität – categoria di analisi qui approntata, 
costruita sull’idea di un connubio transdisciplinare tra letteratura e neuroscien-
ze cognitive – ha reso possibile rileggere i testi letterari e autobiografici come 

4	  Cfr. lettera di Giuseppe Verdi a Francesco Florimo, 5 gennaio 1871, cit. 

316 Per una poetica delle emozioni



concreti tessuti di emozioni, ovvero intrecci di sensazioni, sentimenti e pensieri 
che formano un fitto e solido sostrato testuale, sul quale poggiano le parole che 
leggiamo. In questa prospettiva, la lente della Gefühlstextualität fa emergere con 
particolare efficacia la poetica delle emozioni che si snoda in questi testi e che 
continua ancora oggi, per noi lettori eteroevi, a risuonare nel corpo e nella men-
te. Noi, lettori odierni, interpretiamo e ri-creiamo quei testi attraverso il nostro 
universo esperienziale, emotivo e cognitivo.

La complessità e la inesauribile profondità della ricerca intorno alle emozioni 
se, da una parte, rendono impossibile tracciare ora la linea di una conclusione 
definitiva, dall’altra fanno emergere, in maniera urgente e cogente, la necessità 
di proseguire la nostra ricerca nell’ottica di un dialogo sempre più concreto 
e sistematico tra diverse discipline, diversi studiosi e interi ambiti del sapere. 
Tale dialogo, affinché possa dirsi transdisciplinare, presuppone che ogni disciplina 
mantenga la propria specificità anche nel contatto diretto con nuovi e differenti 
metodi di indagine, i quali rappresentano la nuova linfa per studi innovativi 
che, tuttavia, come affermava David Hume5, sono sempre tutti indistintamente 
mirati a comprendere più a fondo la natura umana. Il capitolo conclusivo ha 
inteso mostrare quanto la nostra contemporaneità necessiti, proprio nell’ambito 
umanistico, di aprirsi ai nuovi orizzonti della ricerca.

Anche per la critica letteraria si apre, in un momento storico tanto denso di 
mutamenti e rivolgimenti nell’esistenza dell’ἄνθρωπος, il paradigma teorico della 
5E Cognition, dove la quinta “E” – aggiunta a embedded, embodied, enacted, extended 
– sta a indicare il termine “Emotion”. Le emozioni sono oggi scientificamente 
riconosciute quale parte integrante ineludibile di ogni processo cognitivo e co-
noscitivo dell’umano, e anche la letteratura, essendo essa stessa il risultato di tali 
processi, necessita di essere indagata e studiata in quest’ottica. I fenomeni emo-
tivi sono il vero cuore del circolo neuroermeneutico. Sono quello Herz herde-
rianamente inteso, capace di rappresentare il punto di contatto tra la mente e il 
corpo, tra la ragione e il sentimento. Qui risiede, come ben intesero gli autori da 
noi indagati, il fulcro del bíos e della forza immaginativa. Quella Einbildungskraft 
che, prendendo le mosse dall’esperienza sensibile, genera interi universi finzio-
nali, dove il ganzer Mensch è protagonista sulla scena del mondo che si modifica 
andando incontro a mutamenti di paradigma di grande momento, ma dove le 
emozioni, gli Affekte, la sensibilità continuano a sostanziarsi di quella “human 
nature” indagata da Hume, di quello “Herz” messo a tema da Herder.

Allora, per concludere con Auerbach, studiare letteratura in prospettiva tran-
sdisciplinare significa poter individuare e comprendere l’essere umano nella sua 
interezza e complessità. Significa incontrare, nelle parole scaturite da un atto 
creativo, la possibilità di leggere noi stessi ritrovando, fitta e intessuta nel textus 
nel quale quelle parole si dispiegano, una poetica delle emozioni che continua a 
generare energia creatrice: sempre nuova proprio perché sempre antica. 

5	  Si riveda a tal proposito l’introduzione, p. 16.

317Conclusione





Bibliografia

Fonti

Alfieri, Vittorio, Vita (1806), Garzanti, Milano 1977.
Aristotele, L’anima, a cura di Alda Barbieri, Laterza, Bari 1957.
--, Poetica, in I classici del pensiero libero. Greci e latini – 11, trad. it. a cura di Diego Lanza, 

Rizzoli, Milano 2012.
--, Retorica, a cura di Marcello Zanatta, Unione Tipografico-Editrice Torinese, 

Torino 2004, pp. 13-442. 
Baumgarten, Alexander Gottlieb, Metaphysica, Herman Hemmerde, Impensis 

Carol, Halle 1779.
Calvino, Italo, Lezioni Americane (1988), Mondadori, Milano 1993.
Cartesio, Compendium musicae (1618), trad. en. by Benjamin Wardhaugh,  in The   

Compendium Musicae René Descartes: Early English Responses, Brepols, Turnhout 
2013, pp. 1-84.

--, Discorso sul metodo (1637), trad. it. a cura di Enza Carrara, La Nuova Italia, Firenze 
1956.

--, Le passioni dell’anima (1649), testo a fronte, trad. it. a cura di Salvatore Obinu, 
Bompiani, Milano 2015.

--, Meditazioni metafisiche (1641), a cura di Lucia Urbani Ulivi, Bompiani, Milano 
2001. 

--, Tutte le lettere, 1619-1650, a cura di Giulia Belgioioso, Bompiani, Milano 2005.
Dante, Divina Commedia, a cura di Carlo Ossola, Marsilio, Venezia 2021.
Darwin, Charles, The expression of  emotions in man and animals, John Murray, London 

1872.
--, Howard E. Gruber, Paul H. Barret (ed. by), Darwin on Man: A Psychological Study 

of  Scientific Creativity; Together with Darwin’s Early and Unpublished Notebooks, E. P. 
Dutton, New York 1974.

Dewey, John, The Theory of  Emotion. (I) Emotional Attitudes,  in «Psychological 
Review», n. 1 (1894), pp. 553-569.

Eckermann, Johann Peter, Gespräche mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens 1823-
1832, in Johann Wolfgang von Goethe, Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher und 
Gespräche [in 12 Bänden], Bd. 12, hrsg. von Hendrik Birus, Dieter Borchmeyer, 
Karl Eibl, et al., Deutscher Klassiker Verlag, Frankfurt 1987-2013, trad. it. a cura 
di Ada Vigliani, in Eckermann, Conversazioni con Goethe negli ultimi anni della sua vita, 
Einaudi, Torino 2008. 



Freud, Sigmund, Gesammelte Werke [in 17 Bänden]: https://freud-online.de/, trad. 
it. in Freud, Opere complete, Bollati Boringhieri, Torino 2013 (in particolare: Opere 
1886-1895: Studi sull’isteria e altri scritti; Introduzione alla psicoanalisi e altri scritti 
1915-1917).

Gehlen, Arnold, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt (1940), in 
Gesamtausgabe [in 10 Bänden], Bd. 3, hrsg. von Karl-Siegbert Rehberg, Vittorio 
Klostermann, Frankfurt am Main 1993, trad. it. a cura di Vallori Rasini, in L’uomo. 
La sua natura e il suo posto nel mondo, Mimesis, Milano 2010.

Gellert, Christian F., Briefe, nebst einer praktischen Abhandlung von dem guten Geschmacke  
in Briefen, Wendler, Leipzig 1751.

Gide, André, Journal (1927), Gallimard, Paris 1943.
Goethe, Johann Wolfgang von, Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit (1811), 

Reclam, Stuttgart 2012, trad. it. a cura di Enrico Ganni, in Goethe, Dalla mia vita. 
Poesia e verità, Einaudi, Torino 2019.

--, Die Leiden des jungen Werthers (1774), in Goethes Werke [in 14 Bänden], Bd. 6, Romane 
und Novellen I, hrsg. von Erich Trunz, Beck, München 1982, trad. it. a cura di 
Enrico Ganni, Einaudi, Torino 2021. 

--, Ein Wort für junge Dichter, in Berliner Ausgabe [in 22 Bänden], Bd. 17, Kunsttheoretische 
Schriften und Übersetzungen, hrsg. von Siegfried Seidel, Berlin 1960.

--, Faust (1831), a cura di Italo Alighiero Chiusano, Garzanti, Milano 1999, testo 
tedesco a fronte.

--, Gedichte, Wilhelm Goldmann, München 1964. 
--, Goethes Werke [Hamburger Ausgabe in 14 Bänden], hrsg. von Erich Trunz, C. H. 

Beck, München 1982. 
--, Goethes Werke [Weimarer Ausgabe in 133 Bänden], hrsg. im Auftrag der Großherzogin 

Sophie von Sachsen, Hermann Böhlau, Weimar 1887-1919. 
--, Inni, traduzione e cura di Giuliano Baioni, Einaudi, Torino 1967. 
--, Sa ̈mtliche Werke [in 27 Bänden], Bd. 2, Gedichte 1800-1832, hrsg. von Karl Eibl, 

Deutscher Klassiker Verlag, Frankfurt 1988. 
--, Sämtliche Werke nach Epochen seines Schaffens: Münchner Ausgabe [in 21 Bänden], hrsg. 

von Karl Richter, München, Carl Hanser 1985. 
--, Von deutscher Baukunst (1772), in Herder, Von deutscher Art und Kunst: einige fliegende 

Blätter (1773), Reclam, Stuttgart 1968, pp. 95-104, trad. it. a cura di Stefano 
Zecchi, in J. W. Goethe, Scritti sull’arte e sulla letteratura, Bollati Boringhieri, Torino 
1992, pp. 31-38. 

Gryphius, Andreas, Notte, lucente notte. Sonetti (1637), a cura di Enrico De Angelis, 
Marsilio, Venezia 1993, testo tedesco a fronte. 

Haller, Albrecht von, Elementa physiologiae, Sumptibus Marci-Michael, Bousquet, 
Lausanne 1757, trad. en. in Shirley A. Roe, Anatomia animate. The Newtonian 

320 Per una poetica delle emozioni

https://freud-online.de/


Physiology of  Albrecht von Haller, in Transformation and Tradition in the Sciences, ed. by 
Everett Mendelsohn, Cambridge University Press, Cambridge 1984, pp. 273-300. 

--, Erster Umriß der Geschäfte des körperlichen Lebens für die Vorlesungen eingerichtet. Aus 
dem Lateinischen unter der Aufsicht des Verfassers übersetzt, Haude & Spener, Berlin 
1770.

--, Fragmente Religioser Empfindungen, in Tagebuch seiner Beobachtungen über Schriftsteller und 
über sich selbst (1791), Bd. 2, Peter Lang, Bern 1977. 

--, Über den Ursprung des Übels (1734), in Id., Die Alpen und andere Gedichte, hrsg. von 
Adalbert Elschenbroich, Reclam, Stuttgart 1965, pp. 53-74. 

--, Von den empfindlichen und reizbaren Teilen des menschlichen Körpers (1753), hrsg. von 
Karl Sudhoff, J.A. Barth, Leipzig 1968. 

Hamann, Johann Georg, Briefwechsel, Ziesemer und Henkel, Wiesbaden 1955-1965.
--, Sämtliche Werke [in 6 Bänden], Bd. 2, Schriften über Philosophie / Philologie / Kritik 1758-

1763, hrsg. von Josef  Nadler, Historische-kritische Ausgabe, Wien 1949-1957.
--, Schriften zur Sprache, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1967, trad. it. a cura di Angelo 

Pupi, in Scritti sul linguaggio: 1760-1773, Bibliopolis, Napoli 1977. 
--, Sokratische Denkwürdigkeiten (1759), Aesthetica in nuce (1762), Reclam, Stuttgart 

1968.
Herder, Johann Gottfried, Abhandlung über den Ursprung der Sprache (1772), in Werke 

[in 10 Bänden], Bd. 1, Herder frühe Schriften 1764-1772, hrsg. von Ulrich Gaier, 
Deutscher Klassiker Verlag, Frankfurt am Main 1985, pp. 695-810, trad. it. a 
cura di Agnese Paola Amicone, in Herder, Saggio sull’origine del linguaggio, Nuova 
Pratiche Editrice, Parma 1995.

--, Briefe, Hermann Böhlaus Nachfolger, Weimar 1977. 
--, Herder und der Sturm und Drang: 1764-1774, in Herder, Werke [in 3 Bänden], Bd. 1, 

hrsg. von Wolfgang Pross, Hanser, München 1984. 
--, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit (1791), in Id., Werke [in 10 Bänden], 

Bd. 6, hrsg. von Martin Bollacher, Deutscher Klassiker Verlag, Frankfurt am Main 
1989, trad. it. a cura di Valerio Verra, in Idee per la filosofia della storia dell’umanità, 
Laterza, Roma/Bari 1992.

--, Journal meiner Reise im Jahr 1769, hrsg. von Katharina Mommsen, Reclam, Stuttgart 
1976, trad. it. a cura di Marco Guzzi, in Herder, Giornale di viaggio 1769, Spirali 
Edizioni, Milano 1984. 

--, Plastik (1778), in Sämmtliche Werke [in 44 Bänden], hrsg. von Bernhard Suphan, 
Weißmannsche Buchhandlung, Berlin 1892, Bd. 8, pp. 1-87, trad. it. a cura di 
Elena Agazzi, in Herder. Saggi del primo periodo (1765-1787), Bompiani, Milano 
2023, pp. 561-781.

--, Über die neuere Deutsche Litteratur (1767), in Werke [in 10 Bänden], Bd. 1, Herder 
frühe Schriften 1764-1772, hrsg. von Ulrich Gaier, Deutscher Klassiker Verlag, 
Frankfurt am Main 1985, pp. 161-649.

321Bibliografia



--, Über Thomas Abbts Schriften. Aus der „Einleitung, die von der Kunst redet, die Seele des 
andern abzubilden.“ (1768), in Id., Der junge Herder, hrsg. von Wolfdietrich Rasch, 
Max Niemeyer, Tübingen 1955, pp. 29-33.

--, Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele. Bemerkungen und Träume (1778), 
in Werke [in 10 Bänden], Bd. 4, Schriften zu Philosophie, Literatur, Kunst und Altertum 
1774-1787, hrsg. von Jürgen Brummack, Martin Bollacher, Deutscher Klassiker 
Verlag, Frankfurt am Main 1994, pp. 327-393, trad. it. a cura di Elena Agazzi, in 
Herder. Saggi del primo periodo (1765-1787), Bompiani, Milano 2023, pp. 369-561. 

--, Von deutscher Art und Kunst: einige fliegende Blätter (1773), Reclam, Stuttgart 1968. 
--, Zum Sinn des Gefühls (1769), in Werke [in 10 Bänden], Bd. 4, Schriften zu Philosophie, 

Literatur, Kunst und Altertum 1774-1787, cit., pp. 233-242, trad. it. a cura di Elena 
Agazzi, in Herder. Saggi del primo periodo (1765-1787), cit., pp. 339-369.

Hufeland, Christoph Wilhelm, Mein Begriff  von der Lebenskraft, in «Journal der 
practischen Heilkunde», n. 6 (1798), pp. 785-796.

Hume, David, A Treatise on Human Nature (1739), Oxford University Press, Oxford 
1978.

Husserl, Edmund, Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge (1931), in 
Husserliana: Gesammelte Werke [in 43 Bänden], Bd. 1, hrsg. von Stephan Strasser, 
Martinus Nijoff, Haag 1963, trad. it. a cura di Filippo Costa, in Meditazioni 
cartesiane, Bompiani, Milano 1974.

--, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie (1913), zweites 
Buch, Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution, in Husserliana: Gesammelte 
Werke, Bd. 4, hrsg. von Marly Biemel, Martinus Nijhoff, Haag 1958. 

Ippocrate, Opere, a cura di Giuliana Lanata, Boringhieri, Torino 1961.
James, William, The Principles of  Psychology (1890), voll. I-II, Harvard University Press, 

Boston 1981.
--, The Sentiment of  Rationality, in «Mind», vol. 4, n. 15 (1879), pp. 317-346, ripubblicato 

in Id., The Will to Believe and Other Essays in Popular Philosophy, Longmans, Green 
and Co., London 1896, pp. 63-110.

--, What is an Emotion?, in «Mind», n. 9 (1884), pp. 189-190.
Jung-Stilling, Johann Heinrich, Heinrich Stillings Jugend (1777), Culturea, Hérault 

2022, trad. it. a cura di Matteo Galli, in Johann Heinrich Jung-Stilling, Giovinezza 
di Heinrich Stilling, Le Lettere, Firenze 1993.

Kant, Immanuel, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798), hrsg. von Reinhard 
Brandt, Felix Meiner, Hamburg 2003, trad. it. a cura di Giovanni Vidari, in Kant, 
Antropologia pragmatica, Laterza, Roma/Bari 1969. 

--, Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?, in «Berlinische Monatsschrift», n. 12 
(1784), pp. 481-494.

--, Kritik der praktischen Vernunft (1781), Michael Holzinger, Berlin 2013.

322 Per una poetica delle emozioni



--, Kritik der reinen Vernunft (1781), hrsg. von Ingeborg Heidemann, Reclam, Stuttgart 
1966, trad. it. a cura di Pietro Chiodi, in Kant, Critica della ragion pura, UTET, 
Torino 1967.

La Roche, Sophie von, Geschichte des Fräuleins von Sternheim (1771), hrsg. von Barbara 
Becker-Cantarino, Reclam, Stuttgart 2011.

--, Ich bin mehr Herz als Kopf. Sophie von La Roche: Ein Lebensbild in Briefen, hrsg. von 
Michael Maurer, Beck, München 1983.

Lavater, Geheime Tagebuch. Von einem Beobachter seiner selbst (1771), Weidmanns Erben 
und Reich / Emanuel Haller, Leipzig-Bern 1772-1773.

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Principi della filosofia, o Monadologia; Principi razionali della 	
natura e della grazia (1714), a cura di Salvatore Cariati, Bompiani, Milano 2001, 
testo tedesco a fronte.

Lenz, Michael Reinhold, Über die Natur unsers Geistes (1771/1773), in Werke und 
Schriften [in 2 Bänden], Bd. 1, hrsg. von Britta Titel und Hellmut Haug, Goverts, 
Stuttgart 1965-1966, pp. 572-578.

Lichtenberg, Georg Christoph, Ueber Physiognomik; wider die Physiognomen. Zu 
Beförderung der Menschenliebe und Menschenerkenntniß (1778), Johann Christian   
Dieterich, Göttingen 1778.

Lipps, Theodor, Einfühlung, innere Nachahmung und Organenempfindung, Wilhelm 
Engelmann, Leipzig 1903.

Mead, George Herbert, A Theory of  Emotions from the Physiological Standpoint, in 
«Psychological Review», n. 2 (1895), pp. 162-164.

Moritz, Karl Philipp, Vorschlag zu einem Magazin einer Erfahrungsseelenkunde (1782), 
Hansebooks, Norderstedt 2021. 

Platner, Ernst, Anthropologie für Aerzte und Weltweise, Dyck, Leipzig 1772.
--, Philosophische Aphorismen (1793), Hansebooks, Norderstedt 2016. 
Pope, Alexander, An Essay on Man, in Epistles to a Friend (Epistle II) (1 ed.), Printed 

for J. 	Wilford, London 1733.
Scheler, Max, Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik (1913), in 

Id., Il formalismo nell’etica e l’etica materiale dei valori, a cura di Roberta Guccinelli,  
Bompiani, Milano 2013, testo tedesco a fronte. 

--, Gesammelte Werke, Bouvier, Bonn 2000. 
Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph,  Sämtliche Werke [in 14 Bänden], Cotta, 

Stuttgart/Augsburg, 1856-1861.
--, Von der Weltseele. Eine Hypothese der höheren Physik zur Erklärung des allgemeinen 

Organismus (1798), in Id., Sämtliche Werke, Bd. 2, hrsg. von Karl Friedrich August 
Schelling, Cotta, Stuttgart 1856-1861.

Schiller, Friedrich, Philosophie der Physiologie (1779), in Sämtliche Werke [in 15 Bänden], 
Bd. 8, Philosophische Schriften, hrsg. von Alexander Abusch, Aufbau-Verlag, Berlin 
2005, pp. 13-32, trad. it. a cura di Giovanna Pinna, in Schiller, Il corpo e l’anima: 
scritti giovanili, Armando, Roma 2012. 

323Bibliografia



--, Schillers Werke: Nationalausgabe [in 43 Bänden], Bd. 23-24, Briefwechsel. Schillers 
Briefe, 1772-1785, hrsg. von Walter Müller-Seidel, Hermann Böhlaus Nachfolger, 
Weimar 1956. Trad. it. Lettera del 10-22 febbraio 1785 a cura di Giovanni Angelo 
Alfero, in Schiller, Scelta e versioni di G. A. Alfero, Garzanti, Milano1950, vol. 2. 

Stein, Edith, Zum Problem der Einfühlung, Buchdruckerei des Waisenhauses, Halle 
1917, trad. it. a cura di Michele Nicoletti, Il problema dell’empatia, Franco Angeli, 
Milano 1992. 

Unzer, Johann August, Erste Gründe einer Physiologie der eigentlichen thierischen Natur 
thierischer Körper, Weidmann, Leipzig 1771.

Valery, Paul, Œuvres, vol. I, Bibliothèque de la Pléiade, Gallimard, Paris 1957. 
Vischer, Friedrich Theodor, Ästhetik oder Wissenschaft des Schönen (1846) [in 6 Bänden], 

Bd. 6, Kunstlehre, Die Dichtkunst, hrsg. von Karl Reinhold von Ko ̈stlin und Robert 
Vischer, Olms, Hildesheim 1975.

Vischer, Robert, et al., Empathy, Form, and Space: Problems in German Aesthetics, 1873-
1893, Getty Center for the History of  Art and the Humanities, Los Angeles 
1994.

Walsch, Johann Georg; Hennings, Justus Christian, Philosophisches Lexikon, 
Gleditschens Buchhandlung, Leipzig 1775.

Winckelmann, Johann Joachim, Gedanken über die Nachahmung der griechischen Werke 
in der Malerei und Bildhauerkunst (1756), G. J. Goschen’sche Verlagshandlung, 
Stuttgart 1885.

Letteratura critica∗ 1

Agazzi, Elena, Alcune riflessioni sul concetto di «ganzer Mensch» nel tardo Illuminismo   	
tedesco, in «Cultura tedesca», n. 50 (2016), pp. 75-99.

--, Perspektiven zwischen Germanistik und Philosophie in der Debatte über die Spätaufklärung 
heute. Die aktuellen Fragestellungen mit einem Rückblick auf  die Vergangenheit, in 
«Jahrbuch für Internationale Germanistik», vol. L, n. 2 (2018), pp. 55-69. 

--, Zwischen Transdisziplinarität und Transkulturalität. Ein Versuch, Herder im Zeitalter der 
‚Digital Humanities‘ zu interpretieren, in «Jahrbuch für Internationale Germanistik», 
vol. 52, n. 1 (2020), pp. 65-80. 

Agazzi, Elena; Gabbiadini, Guglielmo (a cura di), Johann Gottfried Herder. Saggi del 
primo periodo (1765-1787), Bompiani, Milano 2023. 

∗1	 Si è ritenuto opportuno non suddividere la letteratura critica in sezioni tematiche per soste-
nere il dialogo transdisciplinare che anima il volume, non solo nel contenuto ma anche nella 
metodologia e nell’apparato bibliografico. 

324 Per una poetica delle emozioni



Agazzi, Elena; Iamartino, Giovanni; Mazzarello, Paolo (a cura di), Comunicare 
la scienza medica nel Settecento europeo, Istituto Lombardo Accademia di Scienze e 
Lettere, Milano 2021. 

Anz, Thomas, Emotional Turn? Beobachtungen zur Gefühlsforschung, in «literaturikritik.
de» 	 (2006/12): http://www.literaturkritik.de/public/rezension.php?rez_
id=10267 (ultimo accesso 30 giugno 2025).

Auerbach, Erich, Lingua letteraria e pubblico nella tarda antichità latina e nel Medioevo, 
trad. it. a cura di Fausto Codino, Feltrinelli, Milano 1960.

Baggio, Guido; Caruana, Fausto; Parravicini, Andrea; Viola, Marco (a cura di), 
Emozioni. Da Darwin al pragmatismo, Rosenberg & Sellier, Torino 2020.  

Ballerio, Stefano, Letteratura e emozioni, in Laura Neri, Giuseppe Carrara (a cura di), 
Teoria della letteratura. Campi, problemi, strumenti, Carocci, Roma 2022, pp. 343-356. 

--, Mettere in gioco l’esperienza. Teoria letteraria e neuroscienze, Ledizioni, Milano 2013.
--, Neuroscienze e teoria letteraria. I – Premesse teoriche e metodologiche, in «Enthymema», n. 

1 (2010), pp. 164-189: https://doi.org/10.13130/2037-2426/585.
--, Neuroscienze e teoria letteraria. II – La memoria autobiografica, in «Enthymema», n. 2 

(2010), pp. 207-246: https://doi.org/10.13130/2037-2426/753.
Ballerio, Stefano; Calabrese; Stefano (a cura di), Linguaggio, letteratura e scienze 

neuro-cognitive, Ledizioni, Milano 2014.
Baddeley, Alan, What is Autobiographical Memory?, in Martin Conway, David 

Rubin, Hans Spinnler, and Willem Wagenaar (ed. by), Theoretical Perspectives on 
Autobiographical Memory, Springer, Dordrecht 1992, pp. 13-30.

Bernini, Marco; Caracciolo, Marco, Letteratura e scienze cognitive, Carocci, Roma 
2013.

Betten, Anne; Fix, Ulla; Wanning, Berbeli (hrsg.), Handbuch Sprache in der Literatur, 
De Gruyer, Berlin/Boston 2017. 

Calabrese, Stefano, Neuronarratologia. Il futuro dell’analisi del racconto, Clueb, Bologna 
2012.

Campeggiani, Pia, Introduzione alla filosofia delle emozioni, Clueb, Bologna 2021.
Caruana, Fausto; Viola, Marco, Come funzionano le emozioni. Da Darwin alle 

neuroscienze, Il Mulino, Bologna 2018. 
Castellana, Riccardo (a cura di), Fiction e non fiction. Storia, teorie e forme, Carocci, 

Roma 2021. 
Colombetti, Giovanna, Affective Incorporation, in J. Aaron Simmons, J. Edward 

Hackett (ed. by), Phenomenology for the Twenty-first Century, Palgrave Macmillan, 
London 2016, pp. 231-248.

--, Enacting Affectivity, in The Oxford Handbook of  4E Cognition, Oxford University 
Press, Oxford 2018, pp. 571-588. 

--, The Feeling Body. Affective Science Meets the Enactive Mind, MIT Press, Cambridge 
MA 2014. 

325Bibliografia

http://www.literaturkritik.de/public/rezension.php?rez_id=10267
http://www.literaturkritik.de/public/rezension.php?rez_id=10267
https://doi.org/10.13130/2037-2426/585
https://doi.org/10.13130/2037-2426/753


Cometa, Michele, Il paradigma estetico dell’antropologia di Johann Gottfried Herder, in   
Bruno Accarino (a cura di), Ratio Imaginis: Uomo e mondo nell’antropologia filosofica, 
Ponte alle Grazie, Firenze 1991, pp. 67-76.

--, Perché le storie ci aiutano a vivere. La letteratura necessaria, Raffaello Cortina, Milano 
2017.

Damasio, Antonio Rosa, Descartes’ Error: Emotion, Reason, and the Human Brain, 
Putnam, New York 1994, trad. it. a cura di Filippo Macaluso, in L’errore di Cartesio: 
emozione, ragione e cervello umano, Adelphi, Milano 1995.

--, The Feeling of  What Happens. Body and Emotion in the Making of  Consciousness (1999), 
trad. it. a cura di Simonetta Frediani, in Damasio, Emozione e coscienza, Adelphi, 
Milano 2000. 

Donà, Mariangela, Affetti musicali nel Seicento, in «Studi secenteschi», VII (1967), pp. 
75-94.

Eliasson, Olafur, The Future is Curved, in «Architectural Design», n. 84.5 (2014), pp. 
86-93.

Ernout, Alfred; Meillet, Alfred, Dictionaire étymologique de la langue latine. Histoire des 
mots (1932), Klincksieck, Paris 2001.

Esselborn, Hans, L’autobiographie allemande du XVIIIe siècle, interprétée à la lumière de la 
sociologie de Niklas Luhmann, in «Rev synth», n. 117 (1996), pp. 441-460: https://
doi.org/10.1007/BF03181323. 

Florimo, Francesco, Riccardo Wagner ed i Wagneristi, Morelli, Ancona 1883.
Gaier, Ulrich, Der frühe Herder, in J. G. Herder, Werke [in 10 Bänden], Bd. 1, Deutscher 

Klassiker Verlag, Berlin 1985, pp. 813-832. 
Gallagher, Shaun, Sense of  Agency and Higher-order Cognition: Levels of  Explanation for 

Schizophrenia, in «Cognitive Semiotics», 0 (2007), pp. 32-48.
Gallagher, Shaun; de Bruin, Leon; Newen, Albert (ed. by), The Oxford Handbook 

of  4E Cognition, Oxford University Press, Oxford 2018. 
Gallese, Vittorio, Corpo e azione nell’esperienza estetica. Una prospettiva neuroscientifica, 

postfazione a Ugo Morelli, Mente e Bellezza. Mente relazionale, arte, creatività e 
innovazione, Allemandi, Torino 2010, pp. 245-262. 

--, Embodied Simulation. Its Bearing on Aesthetic Experience and the Dialogue Between 
Neuroscience and the Humanities, in «Gestalt Theory», Vol. 41, n. 2 (2019), pp. 
113-128. 

--, La molteplice natura delle relazioni interpersonali: la ricerca di un comune meccanismo 
neurofisiologico, in «Networks», n. 1 (2003) pp. 24-47.

--, Mirror Neurons, Embodied Simulation, and the Neural Correlates of  Social Cognition, 
in «Psychoanalitical Dialogues», n. 19 (2009), pp. 519-536: https://doi.
org/10.1080/10481880903231910. 

--, The Shared Manifold Hypothesis. From Mirror Neurons to Empathy, in «Journal of  
consciousness studies», n. 8.5-6 (2001), pp. 33-50.

326 Per una poetica delle emozioni

https://doi.org/10.1007/BF03181323
https://doi.org/10.1007/BF03181323
https://doi.org/10.1080/10481880903231910
https://doi.org/10.1080/10481880903231910


Gallese, Vittorio; Guerra, Michele, Lo schermo empatico. Cinema e neuroscienze, 
Raffaello Cortina, Milano 2015. 

Gallese, Vittorio; Lakoff, George, The Brain’s Concepts: the Role of  the Sensory-motor 	
System, in «Conceptual Knowledge. Cognitive Neuropsychology», n. 22, 3.4 
(2005), pp. 455-479.

Gallistel, Charles R., The Organization of  Action: A New Synthesis, Erlbaum, Hillsdale 
NJ 1980.

Gambino, Renata; Pulvirenti, Grazia, Einbildungskraft (Imagination), in  «Goethe-
Lexicon of  Philosophical Concepts», vol. 2, n. 1 (2022): https://goethe-lexicon.
pitt.edu/GL/article/download/59/47 (ultimo accesso 30 giugno 2025). 

--, Herder precursore delle teorie sull’Embodiment e sulla cognizione incarnata, in «Cognitive 
Philology», n. 12 (2019), pp. 1-27:	  https://rosa.uniroma1.it/rosa03/
cognitive_philology/article/view/16485/16107 (ultimo accesso 30 giugno 
2025). 

--, Neurohermeneutics. A Transdisciplinary Approach to Literature, in «Gestalt Theory», 
vol. 41, n. 2 (2019), pp. 185-200: https://doi.org/10.2478/gth-2019-0018. 

--, Reading »Against the Grain«: For a Neurohermeneutics of  Suspicion, in «Zeitschrift für 
Literaturwissenschaft und Linguistik», n. 51(1), January 2022, pp. 1-20: 10.1007/
s41244-021-00240-0.

--, Storie, menti, mondi. Approccio neuroermeneutico alla letteratura, Mimesis, Milano-Udine 
2018.

Gambino, Renata; Pulvirenti, Grazia; Vinci, Elisabetta, What is What? Focus on 
Transdisciplinary Concepts and Terminology in Neuroaesthetics, Cognition and Poetics, 
in  «Gestalt Theory»,  n. 41.2 (2019), pp. 99-106: https://doi.org/10.2478/
gth2019-0011. 

Gibson, James J., The Ecological Approach to Visual Perception, Houghton Mifflin, 
Boston 1979.

Gillet, Grant, From Aristotle to Cognitive Neuroscience, Palgrave, London 2018.
Griffith, Paul; Scarantino, Andrea, Emotions in the Wild. The Situated Perspective on 	

Emotion, in The Cambridge Handbook of  Situated Cognition, Cambridge University 
Press, New York 2009, pp. 437-453.

Heidegger, Martin, Concetti fondamentali della filosofia aristotelica (semestre estivo 
1924), Adelphi, Milano 2017.

Hinck, Walter (hrsg.), Sturm und Drang: ein literaturwissenschaftliches Studienbuch, 	
Athenäum, Kronberg 1978.  

Hustvedt, Siri; Gallese, Vittorio, Fühlen – Denken – Erinnern: Schreiben zwischen 	
Wissenschaft und Poesie, Swiridoff, Künzelsau 2017. 

Jørgensen, Sven-Aage, Nachwort, in Hamann, Sokratische Denkwürdigkeiten; Aesthetica 
in Nuce, Reclam, Stuttgart 1968, pp. 163-191. 

327Bibliografia

https://goethe-lexicon.pitt.edu/GL/article/download/59/47
https://goethe-lexicon.pitt.edu/GL/article/download/59/47
https://rosa.uniroma1.it/rosa03/cognitive_philology/article/view/16485/16107
https://rosa.uniroma1.it/rosa03/cognitive_philology/article/view/16485/16107
https://doi.org/10.2478/gth-2019-0018
https://link.springer.com/article/10.1007%2Fs41244-021-00240-0
https://link.springer.com/article/10.1007%2Fs41244-021-00240-0
https://doi.org/10.2478/gth2019-0011
https://doi.org/10.2478/gth2019-0011


Kahlert, Wolfgang; Spangemacher, Frank, Your Rainbow Panorama – Ein begehbarer 
Regenbogen aus Stahl und Glas, in Stahlbau 81, S1 1 (2012), pp. 60-66.

Kaiser, Gerhard, Aufklärung, Empfindsamkeit, Sturm und Drang (1979), 6. erw. 
Auflage, UTB, Stuttgart 2007. 

Kircher, Athanasius, Musurgia Universalis, sive Ars Magna consoni et dissoni in X libros 
digesta, Roma 1650. 

Koppenfels von, Martin; Zumbusch, Cornelia (hrsg.), Handbuch Literatur & 
Emotionen, De Gruyter, Berlin/Boston 2016.

Koschorke, Albrecht, Körperströme und Schriftverkehr. Mediologie des 18. Jahrhunderts 
(1999), Fink, München 2003. 

Košenina, Alexander (hrsg.), Literarische Anthropologie. Grundlagentexte zur ‚ 
Neuentdeckung des Menschen‘, De Gruyter, Berlin/Boston 2016.

Lakoff, George, Language and Emotion, in «Emotion Review», n. 8 (3), 2016.
Lange, Thomas; Neumeyer, Harald, Kunst und Wissenschaft um 1800, Königshausen 

und Neumann, Würzburg 2000. 
Lehrer, Jonah, Proust era un neuroscienziato, Codice Edizioni, Torino 2008.
Lejeune, Philippe, Le pacte autobiographique (1975), Points, Paris 2012, trad. it. a cura 

di Franca Santini, in Lejeune, Il patto autobiografico, Il Mulino, Bologna 1986.
Lukas, Wolfgang; Ort, Claus-Michael (hrsg.), Anthropologie der Goethezeit. Studien zur 

Literatur und Wissensgeschichte, De Gruyter, Berlin/Boston 2012.
Lukäcs, György, Breve storia della letteratura tedesca: dal Settecento a oggi, a cura di Cesare 

Cases, Einaudi, Torino 1956 (prima ed. 1945: Die deutsche Literatur im Zeitalter 
des Imperialismus. Abriß ihrer Hauptströmungen, in  «Internationale Literatur», n. 3 
(marzo), pp. 53-65, n. 4 (aprile), pp. 62-68 e n. 5 (maggio), pp. 70-84; Fortschritt 
und Reaktion in der deutschen Literatur, in «Internationale Literatur», n. 8-9 (agosto-
settembre), pp. 82-103, e n. 10 (ottobre), pp. 91-105. 

Luserke, Matthias, Sturm und Drang, Reclam, Stuttgart 2010.
--, (hrsg.), Handbuch Sturm und Drang, De Gruyter, Berlin/Boston 2017.
Marino, Mario, Da Gehlen a Herder, origine del linguaggio e ricezione di Herder nel pensiero 

antropologico tedesco, Il Mulino, Bologna 2008. 
Matthews-Schlinzig, Marie Isabel; Schuster, Jörg; Steinbrink, Gesa und Strobel, 

Jochen (hrsg.), Handbuch Brief, De Gruyter, Berlin/Boston 2020.
McCarthy, John Arthur (ed. by), The Early History of  Embodied Cognition 1740-1920: 

The Lebenskraft-Debate and Radical Reality in German Science, Music, and Literature, 
Brill, Leiden 2016.

Mellmann, Katja, „Ich fühle mich! Ich bin!“ Zur literarischen Anthropologie des Sturm und 
Drang, in «Aufklärung» (2002), pp. 49-74. 

Mersenne, Marin, Harmonie universelle, contenant la theorie et la pratique de la musique, 
Paris 1636. 

328 Per una poetica delle emozioni



Mezzalira, Selene, Neuroscienze e fenomenologia. Il caso dei neuroni specchio, Padova 
University Press, Padova 2019. 

Miller, Norbert, “Der Empfindsame Erzähler”. Untersuchungen an Romananfänger des 18. 
Jahrhunderts, Hanser, München 1968.

Mutti, Chiara, Cognitive Literary Studies: A Conversation with Marco Caracciolo, Monika 
Fludernik, Patrick Colm Hogan and Karin Kukkonen, in «Enthymema», n. 29 (2022), 
pp. 130-148: https://doi.org/10.54103/2037-2426/18309.

Naschert, Guido; Stiening, Gideon (hrsg.), Ernst Platner (1744-1818). Konstellationen 
der Aufkla ̈rung zwischen Philosophie, Medizin und Anthropologie, in Aufklärung, hrsg. 
von Lothar Kreimendahl, Monika Neugebauer-Wo ̈lk und Friedrich Vollhardt, 
Bd. 19, Felix Meiner, Leipzig 2007. 

Niggl, Günther (hrsg.), Die Autobiographie, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 
Darmstadt 1989.

--, Geschichte der deutschen Autobiographie im 18. Jahrhundert, Metzler, Stuttgart 1977.
Nickisch, Reinhard Martin Georg, Brief, Bd. 260, Metzler, Stuttgart 1991.
Nübel, Birgit, Autobiographische Kommunikationsmedien um 1800. Studien zu Rousseau, 

Wieland, Herder und Moritz, Max Niemeyer, Tübingen 1994. 
Nussbaum, Martha, Narrative Emotions: Beckett’s Genealogy of  Love, in «Ethics», n. 98.2 

(1988), pp. 225-254: https://doi.org/10.1086/292939.
--, Upheavals of  Thought: The Intelligence of  Emotions, Cambridge University Press, 

Cambridge 2003, trad. it. a cura di Rosamaria Scognamiglio, in L’intelligenza delle 
emozioni, Il Mulino, Bologna 2004.

Obinu, Salvatore, Descartes e il teatro delle passioni, in Cartesio, Le passioni dell’anima, 
testo a fronte, trad. it. a cura di Salvatore Obinu, Bompiani, Milano 2015, pp. 
5-50.

Ochs, Elinor; Schieffelin, Bambi, Language Has a Heart, in «Text», n. 9 (1), 1989.
Oppedisano, Cristina, Sensazioni e passioni in Aristotele, in «Rivista di estetica», n. 42 

(2009), pp. 117-139: https://doi.org/10.4000/estetica.1848. 
Orlandazzi, Irene, Per un’architettura del Mitfühlen. La città tra emozione e relazione 

dalla    4E Cognition allo Sturm und Drang, in Rosalba Maletta (a cura di), La città 
e   l’inconscio nell’era globale. Germanistica in dialogo multidisciplinare, Milano University 
Press, Milano 2023, pp. 61-82: https://doi.org/10.54103/milanoup.92.94.

--, “Sento dunque sono”. Una ridefinizione dello spazio autobiografico attraverso le neuroscienze, 
in Giorgia Testa, Dario de Maggio (a cura di), L’eredità dell’orfano nella non fiction 
contemporanea, La ragione critica, n. 24, Ledizioni, Milano 2023, pp. 93-123. 

Pascal, Roy, La poetica dello Sturm und Drang, Feltrinelli, Milano 1957.
Pfotenhauer, Helmut, Literarische Anthropologie. Selbstbiographien und ihre Geschichte – 

am Leitfaden des Leibes, Metzler, Stuttgart 1987.
Pinotti, Andrea, Empatia. Storia di un’idea da Platone al postumano, Laterza, Roma-Bari 

2011.

329Bibliografia

https://doi.org/10.54103/2037-2426/18309
https://doi.org/10.1086/292939
https://doi.org/10.4000/estetica.1848
https://doi.org/10.54103/milanoup.92.94


Polledri, Elena, Das Journal meiner Reise im Jahr 1769; Herder; Pädagogik der Menschheit, 
in «Il bianco e il nero», n. 5 (2002), pp. 45-65.

Rebora, Simone, Teoria letteraria e scienze cognitive: un quadro italiano, in «Mise en 
abyme. International Journal of  Comparative Literatures and Arts», vol. 1, n. 2 
(2014), pp. 8-21.

Riedel, Wolfgang, Anthropologie und Literatur in der deutschen Spätaufklärung. Skizze 
einer Forschungslandschaft, in  «Internationales Archiv für Sozialgeschichte der 
deutschen Literatur», n. 6.3 (1994), pp. 93-157.

Rizzolatti, Giacomo; Sinigaglia, Corrado, So quel che fai. Il cervello che agisce e i neuroni 
specchio, Raffaello Cortina, Milano 2006.

Russel, James, Introduction to Special Section: on Defining Emotion, in «Emotion Review», 
n. 4/4 (2012), p. 337.

Salgaro, Massimo (a cura di), Verso una neuroestetica della letteratura, Aracne, Roma 
2009.

Scarantino, Andrea, The Motivational Theory of  Emotions, in Justin D’Arms and 
Daniel Jacobson (eds.), Moral Psychology and Human Agency, Oxford University 
Press, Oxford 2014, pp. 156-185.

Schargel, Daniel; Prinz, Jesse J., An Enactivist Theory of  Emotional Content, in The 
Ontology of  Emotions, Cambridge University Press, Cambridge 2018.

Scherer, Klaus R., Emotion as a Multicomponent Process: a Model and some Cross-cultural 
Data, in «Review of  personality & social psychology», n. 5 (1984), pp. 37-63.

Schings, Hans-Jürgen (hrsg.), Der ganze Mensch. Anthropologie und Literatur im 18. 
Jahrhundert, Metzler, Stuttgart 1994. 

--, Melancholie und Aufklärung. Melancholiker und ihre Kritiker in Erfahrungseelenkunde und 
Literatur des 18. Jahrhunderts, Metzler, Stuttgart 1977.

Schneider, Manfred, Die erkaltete Herzensschrift. Der autobiographische Text im 20. 
Jahrhundert, Carl Hanser, München 1986. 

Schwarz-Friesel, Monika, Sprache, Kognition und Emotion: Neue Wege in der 
Kognitionswissenschaft, in Heidrun Kämper, Ludwig Eichinger (hrsg.), Sprache 
- Kognition - Kultur: Sprache zwischen mentaler Struktur und kultureller Prägung, De 
Gruyter, Berlin/Boston 2015.

Stockhammer, Robert, Zwischen zwei Bibliotheken: J. G. Herders »Journal meiner Reise im 
Jahr 1769« als Beitrag zur Diätetik der Lektüre, in «Literatur für Leser», n. 3 (1991), 
pp. 167-184. 

Stockum, Th[eodorus] C[ornelius] van, Herders »Journal meiner Reise im Jahre 1769«, in  
Nieuwe Reeks, Deel 23, n. 13, N.V. Noord Hollandsche Uitgevers Maa Tschappij, 
Amsterdam 1960, pp. 361-382. 

Stockwell, Peter, Texture. A Cognitive Aesthetics of  Reading, Edinburgh University 
Press, 2020.

330 Per una poetica delle emozioni



Stöckmann, Ernst, Anthropologische Ästhetik. Philosophie, Psychologie und ästhetische 
Theorie der Emotionen im Diskurs der Aufklärung, Niemeyer, Tübingen 2009.

Tedesco, Salvatore, Herder e la questione dell’Einfühlung. Estetica e teoria della conoscenza 
fra Mitfühlen e Familiengefühl, in «Rivista di estetica», n. 48 (2011), pp. 203-215: 
https://doi.org/10.4000/estetica.1547.

--, Un’estetica fisiologica? Herder e la teoria dell’irritabilità, in Id., Studi sull’estetica 
dell’Illuminismo tedesco, Edizioni della Fondazione nazionale “Vito Fazio-Allmayer”, 
Palermo 1998, pp. 87-153.

Turner, Mark, The Literary Mind, Oxford University Press, New York 1996.
Wagner-Egelhaaf, Martina, Autobiographie, Metzler, Stuttgart 2005.
--, (ed. by), Handbook of  Autobiography/Autofiction, Volume I: Theory and Concepts, De 

Gruyter, Berlin/Boston 2019.
Waldow, Anik; DeSouza Nigel (ed. by), Herder. Philosophy and Anthropology, OUP, 

Oxford 2017.
Zeki, Semir, Inner Vision: An Explanation of  Art and the Brain, Oxford University 

Press, Oxford/New York 1999.
Zunshine, Lisa (ed. by), Oxford Handbook of  Cognitive Literary Studies, Oxford 

University Press, Oxford 2015.

Elenco delle illustrazioni

Figura 1.1 (p. 34): Immagine dal Compendium di Cartesio, suddivisione quantitativa 
delle varie tonalità.

Fonte: The Compendium Musicae René Descartes: Early English Responses, Brepols, 
Turnhout 2013, copertina. 

Figura 2.1 (p. 61): Your rainbow panorama, fotografia. Installazione permanente 
dell’architetto Olafur Eliasson presente dal 2011 sul tetto dell’ARoS 
Kunstmuseum, Aarhus, Danimarca. 

Immagine di dominio pubblico, Wikimedia Commons. Licenza CC BY-SA 3.0. 
Figura 2.2 (p. 67): Your rainbow panorama, fotografia (EHRENBERG 

Kommunikation).
Immagine di dominio pubblico, Wikimedia Commons. Licenza CC BY-SA 2.0.  
Figura 4.1 (p. 135): Your rainbow panorama, fotografia di Jens Cederskjold (23 aprile 

2013)
Immagine di dominio pubblico, Wikimedia Commons. Licenza CC-BY-3.0.  
Figura 5.1 (p. 211): La Gefühlstextualität. 
Figura 6.1 (p. 218): Schermata del software AntConc, analisi lessicale a livello 

quantitativo (Wordcloud).

331Bibliografia

https://doi.org/10.4000/estetica.1547


Figura 6.2 (p. 228): Schermata del software voyant, analisi lessicale a livello 
quantitativo.

Figura 6.3 (p. 234): Estratto dalla ode di Klopstock, riportato dalla lettera di 
Herder a Karoline del 1 settembre 1770. 

Fonte: Johann Gottfried Herder, Briefe, Hermann Böhlaus Nachfolger, Weimar 
1977, Bd. 1, p. 202. 

Figura 6.4 (p. 237): Spartito per clavicembalo di un quodlibet. 
Immagine di dominio pubblico, Wikimedia Commons. Licenza CC0.
Figura 6.5 (p. 292): Schermate del software AntConc: analisi della frequenza dei 

lessemi nelle prime quaranta pagine dello Sternheim.

332 Per una poetica delle emozioni





Ir
en

e 
O

rla
nd

az
zi

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
  P

er
 u

na
 p

oe
ti

ca
 d

el
le

 e
m

oz
io

ni

Per una poetica delle emozioni
L’antropologia letteraria del ganzer Mensch in  
dialogo con le neuroscienze 

Irene Orlandazzi

Per una poetica delle emozioni

L’antropologia letteraria del ganzer Mensch in dialogo con le  
neuroscienze

Irene Orlandazzi

Possono le più recenti teorie neuroscientifiche diventare una chiave di lettura potente 
per comprendere la letteratura tedesca del Settecento? Cosa collega la 4E Cognitive 
Science all’antropologia letteraria del ganzer Mensch? Alla luce delle ultime acquisizioni 
in ambito neuroscientifico il lettore è invitato a entrare nella prosa più intima dello 
Sturm und Drang, analizzato nella sua fase aurorale, per compiere un viaggio a ritroso 
nel mondo degli affetti e delle emozioni. Si delinea un itinerario che coglie la intrinse-
ca vivacità di una stagione culturale che ci riguarda oggi come non mai.
Fulcro del volume, snodo dell’intreccio transdisciplinare che lo caratterizza, è la 
Gefühlstextualität: categoria di analisi inedita, capace di rivelare quella poetica delle 
emozioni che si sprigiona dal tessuto letterario per riverberarsi nell’orizzonte affettivo 
e cognitivo di ognuno di noi.
Scienza e arte, parola e pensiero, cuore e intelletto, corpo e mente, autore e lettore, 
passato e presente vengono fatti dialogare aprendo prospettive di ricerca originali e 
innovative sulle più intime e inesplorate profondità della natura umana.

In copertina: ARos Museum, Apliceducativas, CC BY-SA 4.0, via Wikimedia  
Commons

ISBN 979-12-5510-371-4 (print)
ISBN 979-12-5510-367-7 (PDF)
ISBN 979-12-5510-369-1 (EPUB)
DOI 10.54103/milanoup.253


	Premessa
	Introduzione. 
Le emozioni oltre i confini disciplinari
	I. Premessa metodologica
	II. La dimensione del bíos: un dialogo tra scienze dure e scienze umane
	III. Le Neurohumanities
	IV. Le emozioni tra neuroscienze cognitive e poetica stürmeriana
	Parte prima
La Affektenlehre alla luce 
delle neuroscienze cognitive


	Capitolo primo. 
Le parole degli affetti
	1.1. Affektenlehre
	1.2. Legenda dei termini chiave
	Affekt e Leidenschaft
	Empfindung e Gefühl
	Einfühlung
	Emotion
	Leib e Körper; Seele e Geist


	1.3. Le emozioni tra corpo e mente

	Capitolo secondo
Emozioni e 4E Cognition
	1.1. La prospettiva della 4E Cognitive Science
	1.2. Le teorie enattiviste: dalle emozioni alle azioni
	1.3. “L’Errore di Cartesio” di Antonio Damasio
	La teoria del marcatore somatico
	Sentimento ed emozione


	1.4. Le emozioni nelle teorie del XIX secolo
	 Parte seconda
La Affektenlehre nell’antropologia
letteraria tedesca di fine Settecento


	Capitolo terzo
Commercium mentis et corporis
	3.1.La Irritabilitätslehre di Albrecht von Haller
	3.2. Johann August Unzer: una prima neurologia delle emozioni
	3.3. Ernst Platner
	3.4. Per una nuova antropologia letteraria

	Capitolo quarto
La parola del ganzer Mensch
	4.1. Johann Georg Hamann: una lingua dell’anima
	4.2. Johann Gottfried Herder: le parole tra il conoscere e il sentire
	Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele: l’Embodiment nel Settecento
	Verso lo Sturm und Drang: la nuova lingua del ganzer Mensch


	Capitolo quinto. 
Una poetica delle emozioni nella scrittura autobiografica pre-stürmeriana
	5.1. Das Herz spricht zum Herzen: far parlare il cuore
	L’emancipazione del Gefühl nello spazio autobiografico
	Una prospettiva neuroscientifica
	Il fantasma dell’autenticità: Gefühlsrhetorik o Gefühlsausdruck?


	5.2. Il corpus di analisi
	5.3. La Gefühlstextualität : le emozioni nel tessuto letterario

	Capitolo sesto
La parola all’autore. Analisi di alcune Herzensschriften
	6.1. Lettere e carteggi
	Christoph Martin Wieland e Sophie Gutermann/La Roche
	I Liebesbriefe di Herder a Karoline Flachsland
	I Freundschaftsbriefe di Schiller a Körner


	6.2. J. G. Herder, Journal meiner Reise im Jahr 1769
	6.3. Heinrich Stillings Jugend
	6.4. Sophie von La Roche, Geschichte des Fräuleins von Sternheim 
	6.5. Parole emotive 
	6.6. Traduzioni in appendice

	Conclusione
	Bibliografia
	Fonti
	Letteratura critica∗ 
	Elenco delle illustrazioni


